
 
 

FACULDADE DE DIREITO DA UNIVERSIDADE DE SÃO PAULO 

DEPARTAMENTO DE DIREITO PENAL, MEDICINA FORENSE E CRIMINOLOGIA 

 

GABRIEL DE MELLO FIDALGO 

Nº USP: 10339664 

 

 

 

Animais não humanos como sujeitos de direito: 

A superação de seu status de coisa? 

 

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Roberto Augusto de Carvalho Campos 

 

SÃO PAULO 

2021  



 

  



 

 

 

 

Animais não humanos como sujeitos de direito: 

A superação de seu status de coisa? 

 

 

 

 

Tese de Láurea apresentada ao Departamento de 

Direito Penal, Medicina Forense e Criminologia 

da Universidade de São Paulo – USP, como 

requisito para obtenção do título de bacharel em 

Direito. 

Orientador: Prof. Dr. Roberto Augusto de Carvalho 

Campos 

GABRIEL DE MELLO FIDALGO 

Nº USP 10339664 

 

 

 

 

SÃO PAULO 

2021 



 

  

Primeiro foi preciso civilizar o 

homem em sua relação com o 

próprio homem. Agora é preciso 

civilizar o homem em sua relação 

com a natureza e com os animais. 

- Victor Hugo 

 



 

Resumo 

O presente trabalho busca analisar os principais fatores que relegaram os animais não-

humanos a uma categoria inferior à do homem. Para tanto, delimita-se temporalmente o 

trabalho em quatro períodos: o período pré-cristão, cristão, renascentista e contemporâneo. 

Buscou-se o entendimento de alguns dos pensadores mais influentes de cada período para 

identificar os principais argumentos utilizados no decorrer da história que justificariam a 

discrepância no tratamento ético-jurídico entre animais humanos e não-humanos. Por fim, 

é feita uma análise jurisprudencial sobre os casos mais paradigmáticos enfrentados pelo 

Supremo Tribunal Federal, buscando compreender os critérios utilizados para dirimir os 

conflitos de interesses, e ao mesmo tempo buscando assimilar a evolução da matéria no 

Brasil. 

Palavras-chave: Benestarismo Animal. Direitos dos Animais. Abolicionismo Animal. 

Ética Animal. 

 

  



 

Abstract 

This paper aims to analyze the main factors that relegated non-human animals to a lower 

category than man. To this end, the work is temporally delimited into four periods: the pre-

Christian era, Christian era, Renaissance, and contemporary period. The understanding of 

some of the most influential intellectuals of each period was sought to identify the main 

arguments used throughout history that would justify the discrepancy in ethical-legal 

treatment between humans and non-human animals. Finally, a jurisprudential analysis is 

made of the most paradigmatic cases faced by the Federal Supreme Court, seeking to 

understand the criteria used to settle conflicts of interest, and at the same time trying to 

grasp the evolution of the matter in Brazil. 

Keywords: Animal Welfare. Animal Rights. Animal Abolitionism. Animal Ethics.  



 

SUMÁRIO 

 

1. INTRODUÇÃO ................................................................................................................ 8 

2. PENSAMENTO PRÉ-CRISTÃO: O ANTIGO TESTAMENTO E O 

PENSAMENTO GREGO ..................................................................................................... 10 

2.1. Antigo Testamento .................................................................................................. 10 

2.2. Pensamento Grego .................................................................................................. 11 

3. PENSAMENTO CRISTÃO .......................................................................................... 13 

4. PENSAMENTO RENASCENTISTA ........................................................................... 15 

5. PENSAMENTO CONTEMPORÂNEO ....................................................................... 22 

6. A QUESTÃO ANIMAL NO BRASIL .......................................................................... 31 

6.1. Legislações ............................................................................................................... 31 

6.2. Jurisprudências ....................................................................................................... 34 

7. CONSIDERAÇÕES FINAIS ........................................................................................ 40 

8. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ......................................................................... 43 

 

 

  



 

1. INTRODUÇÃO 

É reconhecidamente difícil proteger de modo efetivo a vida e o bem-estar dos 

animais não humanos, seja pela ausência de um amparo legal ideal, ou por não haver a devida 

aplicação do arcabouço jurídico à disposição da proteção animal. Assim, reconhecendo a 

dificuldade de proteger efetivamente os animais não-humanos, faz-se necessário uma análise 

dos fatores que trouxeram nossa sociedade até este ponto. Como bem destaca Bisgould (2009, 

p. 171), mudar a lei de modo a reconhecer os animais não-humanos como sujeitos requer uma 

mudança nas próprias visões morais e éticas da sociedade. Sendo assim, trata-se de uma 

questão de teoria filosófica. Bisgould (2009) dispõe que é a lei é o meio hábil pelo qual a 

sociedade é capaz de definir e estimular suas visões filosóficas sobre o que é moralmente e 

eticamente necessário para si.   

O debate filosófico sobre o tratamento correto do homem em relação aos animais 

não-humanos é antigo. É possível notar certos posicionamentos ainda na Idade Antiga. Mas 

como o presente trabalho não tem pretensão de esgotar o assunto em toda sua magnitude, 

contenta-se em analisar o tema começando pelo período pré-cristão, um dos períodos com 

grande influência no modo em como a sociedade ocidental se comporta até nos dias atuais. 

Tomando como base os textos do Antigo Testamento, extrai-se certa hierarquia legitimada por 

Deus, ao colocar homem no topo da hierarquia animal garantindo-lhe o domínio sobre as 

demais espécies. Durante o decorrer dos séculos, houveram ainda diversas outras justificativas 

para continuar com essa relação de domínio entre homem e demais animais. O presente 

trabalho busca analisar os principais critérios que contribuíram para essa relação, bem como a 

evolução da matéria no decorrer dos séculos até os dias atuais. 

Na filosofia clássica grega, a exaltação do homem em detrimento dos demais seres se 

manteve. Encabeçada por Platão e Aristóteles, o homem e os demais animais foram 

diferenciados através da noção de espírito concebido pelos filósofos, desembocando na teoria 

da “grande cadeia da vida” pensada por Aristóteles, na qual mais uma vez o homem impera 

no topo. 

Já no pensamento cristão, cristalizado nas ideias de São Tomás de Aquino, tem-se 

continuidade na adoção da posição de Aristóteles quanto à hierarquia dos animais. Neste 

período, considera-se que o homem é detentor de um lugar especial no mundo, sobretudo por 

considerar que este diferencia-se dos animais por possuir pensamento racional, atributo único 

do homem. 



 

No período renascentista, a exclusão dos animais não-humanos da nossa esfera de 

consideração moral continua vigente, mas os motivos são diversos. No centro da discussão 

está Descartes, com sua ideia de que os animais seriam meros seres autômatos, destituídos de 

quaisquer resquícios de consciência. Nesse sentido, enxergava na consciência um vínculo 

inseparável da alma imortal concedida especialmente aos homens por Deus, e é nesse 

conceito que ancora sua posição de superioridade do homem em relação aos demais animais. 

Ainda nesse período, porém, grandes revelações foram feitas através das contribuições de 

autores como Darwin, ao aproximar o homem de sua natureza animal, e de Primatt, ao 

publicar diversas teses em defesa dos animais não-humanos. 

Absorvendo esses ensinamentos, o pensamento contemporâneo é marcado por uma 

evolução nunca antes presenciada em relação à ética animal. Liderado por nomes como 

Singer, Regan e Francione, presencia-se diversas críticas aos posicionamentos especista dos 

períodos passados, sendo criados novos conceitos e critérios para inclusão do animal não-

humano na esfera de consideração moral humana.  

 O presente trabalho busca assimilar quais foram os motivos e os principais argumentos 

que fomentaram o debate acerca do tema no decorrer de todos esses períodos, para depois 

analisar os principais impactos que a evolução do tema ocasionou dentro do Ordenamento 

Jurídico Brasileiro.  



 

 

2. PENSAMENTO PRÉ-CRISTÃO: O ANTIGO TESTAMENTO E O 

PENSAMENTO GREGO 
2.1. Antigo Testamento 

O pensamento pré-cristão retrata posicionamentos relativos aos não-humanos 

trazidos principalmente através dos antigos escritos hebreus. No Antigo Testamento, há uma 

teologia antropocêntrica, na qual se estabelece a posição especial do homem em relação aos 

demais seres, dado que aquele teria sido criado à própria imagem e semelhança de Deus. 

Corroborando com este posicionamento, é possível extrair diversos trechos bíblicos em que a 

palavra de Deus privilegia a posição do homem em relação aos demais animais, 

estabelecendo, inclusive, uma relação explícita de domínio, como bem exemplifica Singer: 

 

Após a queda do homem (pela qual a Bíblia responsabiliza uma mulher e um 

animal), passou a ser claramente permitido matar animais. O próprio Deus vestiu 

Adão e Eva com peles de animais antes de os expulsar do Paraíso. O filho deles, 

Abel, era pastor de ovelhas e sacrificava animais do seu rebanho em honra do 

Senhor. Depois veio o Dilúvio, e a restante criação foi quase eliminada para punir a 

maldade do homem. Quando as águas baixaram, Noé agradeceu a Deus queimando 

oferendas de "animais e aves de toda a espécie pura". Como retribuição, Deus 

abençoou Noé e concedeu o selo final do domínio do homem: Deus abençoou Noé e 

os seus filhos, dizendo: "Sede fecundos, multiplicai-vos e enchei a Terra. Todos os 

animais da Terra vos temerão e respeitarão: as aves do céu, os répteis do solo e os 

peixes do mar estão sob o vosso poder. Tudo o que vive e se move servir-vos-á de 

alimento. Entrego-vos tudo, como já vos havia entregue os vegetais. (SINGER, 1975 

[2010], p. 133). 

 

 No entanto, cabe dizer que a presença dos animais na Bíblia nem sempre encontra uma 

unidade de sentido. Conforme Singer (1975, p. 133) reconhece, há no Antigo Testamento 

diversas outras passagens que advogam pela compaixão em relação aos animais não-

humanos, ainda que por razões de deveres indiretos. Assim, dentro da lógica do Antigo 

Testamento, os deveres que teríamos com relação aos animais não-humanos seriam deveres 

indiretos devidos a Deus, e não deveres para com os animais por serem sujeitos merecedores 

por si próprios. Por ter atribuído ao homem o domínio sobre todos os animais, Deus impõe o 

dever indireto ao homem de zelar pelo cuidado e bem-estar daqueles. Szűcs et al (2012) 

reconhecem que a gentileza destinada aos animais seria devida por causa de atributos Divinos 

refletidos por estes. A dominação humana, nesse sentido, implicaria certas responsabilidades 

e deveres para os humanos. 



 

 Apesar disso, a visão bíblica que influenciou predominantemente o pensamento 

ocidental é a que coloca a espécie humana no topo da hierarquia, consolidada através da 

permissão Divina para se dispor dos demais animais. 

 

2.2. Pensamento Grego 

O pensamento grego, assim como o encontrado no Antigo Testamento, também não é 

uniforme. Dentre as escolas clássicas, encontra-se na figura de Pitágoras um defensor dos 

animais. Conforme indica Levai (2014, p. 174), Pitágoras era vegetariano e incentivava seus 

discípulos a tratar os animais com mais respeito, chegando inclusive a adquirir animais 

cativos para devolver-lhes a liberdade. Tal atitude pode ser justificada pela concepção de 

transmigração das almas adotada pelo filósofo. A transmigração das almas diz respeito à 

noção de que uma mesma alma possa voltar a animar outros corpos, seja de homens, de 

animais ou até mesmo de plantas. Assim entende Pereira (2010, p. 63): ”conceito filosófico 

que define a ideia segundo a qual uma mesma alma pode animar, sucessivamente, corpos 

diversos, sendo humanos, animais ou plantas”. Ao adotar este entendimento, Pitágoras 

compreende que é do interesse geral, inclusive do próprio ser humano, tratar os demais 

animais com respeito, diante da possibilidade de estar lidando com alguma alma 

transmigrada. 

Não obstante a importância do pensamento de Pitágoras, as escolas que tiveram maior 

impacto sobre a ideologia especista e a decorrente exclusão dos animais da esfera da 

moralidade foram as escolas de Platão e de Aristóteles (SINGER, 1975, p. 133). 

O cerne destes dois pensamentos está na noção de ser o espírito o elemento 

diferenciador entre o homem e os animais não-humanos (GORDILHO, 2014, p. 47): 

 

(...) a noção de espírito como atributo exclusivo do homem está na raiz da ética que 

legitima uma discriminação baseada na espécie e permite que os membros da 

espécie humana, por exemplo, através do pagamento imposto, financiem práticas 

que exigem o sacrifício de interesses fundamentais dos membros das demais 

espécies, mesmo que estas práticas visem satisfazer interesses secundários. 

 

 O conceito de espírito, concebido por Platão como sendo “alma imortal constituída de 

substância homogênea semelhante às ideias imutáveis”, segundo Gordilho (2014, p. 49), foi 

construído por Platão para legitimar o governo do rei-filósofo, assegurando a obediência 



 

voluntária dos menos capacitados à autoridade da razão. Em vista disso, o filósofo constrói 

uma teoria que faz “do espírito divino a causa primordial do mundo natural”, conforme 

leciona Dias, apud Ferreira (2017, p. 87). 

 Assim, Platão distingue uma dupla natureza na alma do homem: haveria uma natureza 

divina, a qual compartilhava certos elementos com os demais homens (logistikon: o elemento 

racional), e outra parte relacionada com os demais animais, através da thymoeides (o elemento 

espirituoso) e do epithymetikon (elemento apetitivo), de acordo com Bodson (1983, p. 313). 

Posteriormente, Aristóteles bebe da fonte de Platão e edifica a teoria da “grande cadeia 

da vida”, na qual a pirâmide natural da existência tem em sua base os vegetais, que existem 

para servir aos animais, enquanto estes, apesar de reconhecidamente sencientes, conscientes e 

capazes de experiência, servem os seres espirituais, detentores da logistikon. Na hierarquia 

estabelecida pela “grande cadeia de vida”, assim como na dos antigos escritos hebreus, fica 

evidente que os animais não humanos não fazem parte do estatuto moral de consideração, 

ficando de fora do domínio da ética – esta diria respeito apenas às relações entre os seres 

humanos. Por vezes, essa perspectiva é baseada em uma visão teológica e antropológica do 

mundo, segundo a qual os animais não humanos existem para nosso benefício. 

Apesar de Aristóteles defender a hierarquia estabelecida pela “grande cadeia da vida”, 

o mesmo defendia a não-violência contra os animais por serem estes propriedade do homem 

livre, conforme Felipe apud Ferreira (2017, p. 89). Neste sentido, percebe-se que Aristóteles 

não se afasta dos antigos textos judaicos – neste, o homem teria o dever indireto de zelar pelos 

animais por respeito a Deus; já para Aristóteles, o homem teria o dever de não-violência 

contra os animais por respeito ao proprietário. Assim sendo, não há para o proprietário 

nenhum dever moral de respeito aos interesses de seu animal. Por não serem sujeitos morais, é 

entendido também que os animais não-humanos sequer possuem interesses.  

São estas ideias incipientes de Platão, levadas mais adiante por Aristóteles, que 

passaram para a tradição ocidental posterior e instituíram as bases para a ideologia especista 

enraizada em nossa sociedade até os dias atuais.  

  



 

3. PENSAMENTO CRISTÃO 

O pensamento cristão desenvolve-se durante a idade média, sendo também marcado 

pela exclusão dos animais da comunidade moral (TRINDADE, 2013, p. 26). Entendidos 

majoritariamente como coisas a serem usufruídas pelos seres humanos, o tratamento 

dispensado aos animais decorreria do entendimento de que o homem teria apenas deveres 

indiretos em relação aos animais não humanos. 

Para demonstrar esse posicionamento especista do pensamento cristão, Singer (1975, 

p. 136) ancora-se na posição de São Tomás de Aquino. As obras do referido teólogo recebem 

grande influência de Aristóteles (KRAEMER e SANTOS, 2019, p. 3). Dessa forma, Aquino 

teria conseguido “conciliar as práticas de espiritualidade, provindas da tradição platônica-

agostiniana, com o pensamento aristotélico, fundando um sujeito cognoscente racional, no 

qual a razão é componente da natureza do ser humano.” Assinalando, desta maneira, para uma 

centralidade do homem cada vez maior. 

  Em Suma Teológica, Aquino institui as bases dogmáticas do catolicismo, sendo uma 

das obras mais influentes da filosofia eclesiástica. Nesta, adota a posição de Aristóteles no 

que diz respeito à hierarquia dos seres:  

 

Não é pecado utilizar uma coisa para o fim a que se destina. Ora, a ordem das 

coisas é tal que o imperfeito serve o perfeito (...) As coisas, como as plantas que 

têm simplesmente vida, são todas iguais para os animais, e todos os animais são 

iguais para o homem. Por conseguinte, não é proibido o homem utilizar as 

plantas para benefício dos animais e os animais para benefício do homem, como 

afirma o Filósofo. (AQUINO apud SINGER, 1975, p. 137). 

 

 Prosseguindo, Singer (1975, p. 137) afirma que para a doutrina de São Tomás de 

Aquino, não há lugar para os pecados cometidos contra os animais não-humanos. Os limites 

morais de sua doutrina mais uma vez os excluem. Para a filósofa Sônia Felipe (2007, p. 2), o 

critério de exclusão adotado por Aquino é a destituição de razão por parte dos animais: 

 

Sob influência da concepção aristotélica, Tomás de Aquino reafirma a exclusão 

dos animais da comunidade moral, argumentando que eles são destituídos de 

racionalidade e esta é a razão pela qual não podem ser considerados próximos da 

humanidade, nem podem ser tratados com amizade, essa espécie de vínculo 

possível somente àqueles que têm afinidades humanas 

 



 

 Ainda, Felipe elucida na obra de Aquino a presença de deveres indiretos para com os 

seres não-humanos, o qual entende que “se alguma passagem da bíblia proíbe ao homem 

praticar atos cruéis contra os animais, isto se deve ao fato de que tais atos podem tornar esse 

homem cruel também contra os seres humanos, ou seja, contra ele mesmo e os demais.” 

 Contrastando com o posicionamento Católico Romano, Watson (2014, p. 1111) 

entende haver uma correlação entre a vertente teológica Calvinista com um maior impulso 

protetivo em relação aos animais não-humanos. Watson defende em seu artigo que o 

pensamento puritano se baseia em grande parte na regra de ouro do “faça aos outros o que 

gostaria que fizessem a você”, abarcando nesta regra inclusive os animais não-humanos. 

Watson traz ainda diversos exemplos de pensadores puritanos que eram contra algumas 

práticas cruéis, exemplificado nas palavras do puritano Gerrar Winstanley apud Watson 

(2014, p. 1114): 

 

podemos ser "Senhores de todas as criaturas", mas a moralidade ainda exige 

"fazer a elas, como ele gostaria que fizessem a ele, para que a Criação possa ser 

sustentada e mantida unida pelo espírito de amor, ternura e unicidade, e que não 

haja criatura que possa reclamar de qualquer ato de injustiça e opressão por parte 

dele.1 

 

 Esse ideário chegou inclusive a ser posto em prática, quando diversas medidas na 

Inglaterra do séc. XVII visaram restringir as corridas de cavalo, as lutas de galo e a caça 

(WATSON, 2014, p. 1115). Watson cita o puritano Bolton, que chega a inferir que uma dieta 

carnívora se igualaria à crueldade, criticando a “grande cadeia da vida”, inclusive 

posicionando o homem cruel em um nível espiritual inferior ao das bestas.  

 Ainda, no período medieval observa-se grande quantidade de casos envolvendo o 

julgamento de animais. Desse modo, Carson (1917, p. 411) afirma que o julgamento de 

animais formou uma parte substancial da jurisprudência medieval, citando os seguintes dados 

da pesquisa de Barriat-Saint-Prix: 93 casos envolvendo animais não-humanos entre o período 

do começo do séc. XII até meados do séc. XVIII. A explicação para este comportamento dos 

Tribunais da época, segundo Carson, reside no fato de estarem relacionados à crença dos 

gregos antigos, a qual sustentava que “quer um assassinato fosse cometido por um homem, 

 
1 we may be “Lord of all creatures,” but morality still demands “doing to them, as he would have them doe to 

him, that the Creation may be upheld and kept together by the spirit of love, tenderness and onenesse, and that no 

creature may complaine of any act of unrighteousnesse and oppression from him. 



 

uma besta ou um martelo, a menos que devidamente expiado, despertaria as fúrias dos deuses 

e traria a peste sobre a terra.” (CARSON, 1917, p. 413). 

Portanto, não se trata do reconhecimento de certo grau de culpabilidade ou 

reprovabilidade das ações dos animais, que implicaria no reconhecimento de um certo grau de 

inclusão destes na esfera moral, mas sim na tentativa de restabelecer o equilíbrio perdido pelo 

resultado causado. Ainda assim, é inegável que estes julgamentos representam a possibilidade 

de aproximação dos animais não-humanos à esfera da justiça, mas dessa vez sob uma ótica 

mais protetiva. 

 Apesar destes contrapontos, porém, nota-se a predominância do posicionamento 

periférico dos animais não-humanos no que tange a esfera moral, pela qual são vistos apenas 

como coisas, sem possibilidade de serem respeitados por si mesmos. É esse o posicionamento 

adotado como oficial pela Igreja Católica Romana até meados do século XX, como bem 

ilustra Singer (1975, p. 138): 

 

A influência de S. Tomás foi duradoura. Em meados do século XIX, o papa Pio 

IX recusou o estabelecimento de uma organização contra a crueldade para com 

os animais em Roma, argumentando que a sua existência sugeriria que os seres 

humanos têm deveres para com os animais. E podemos encontrar esta descrição 

ainda na segunda metade do século XX, sem grandes alterações da posição 

oficial da Igreja Católica Romana. 

  

4. PENSAMENTO RENASCENTISTA 

O período Renascentista traz ao centro das discussões a figura racional do homem. 

Tendo como expoente o filósofo moderno Descartes, o reconhecimento de certos direitos 

morais dos animais não-humanos é praticamente nulo. Descartes filiava-se à corrente 

filosófica mecanicista, comparando o comportamento animal ao das máquinas. Dessa forma, 

defendia que os animais não seriam capazes de ter pensamentos e, por consequência, 

consciência. Descartes dizia ser “a natureza que atua neles de acordo com a disposição de 

seus órgãos, assim como um relógio, que é composto apenas de engrenagens e pesos, sendo 

capaz de medir o tempo mais corretamente do que nós, mesmo com toda a nossa sabedoria"2 

(DESCARTES apud REGAN, 2004, p. 3).  

 
2 It is nature which acts in them according to the disposition of their organs, just as a clock, which is only 

composed of wheels and weights, is able to measure the time more correctly than we can with all our wisdom. 



 

O filósofo cartesiano entendia que por mais que fosse possível que os animais 

tivessem sensações, estas nada mais seriam do que uma resposta mecânica programada para 

responder a determinado estímulo.  

Mas o que diferenciaria os humanos dos demais animais segundo a doutrina 

mecanicista? Para Singer (1975, p. 140), Descartes atribuía aos humanos a ideia de 

consciência, ao mesmo tempo em que entendia que a consciência se identifica com a alma 

imortal, criada por Deus especialmente para os homens. Assim, apenas aqueles agraciados 

com uma alma imortal seriam dotados de consciência. Descartes efetivamente cria um critério 

de exclusão dos demais animais de nossa esfera de consideração moral baseado nessa ideia. 

Regan (2004, p. 11) registra ainda um outro fator trazido por Descartes a fim de negar 

a possibilidade de consciência animal: a linguagem. Indivíduos capazes de expressar seus 

pensamentos através de algum tipo de linguagem, passariam no teste e seriam capazes de 

demonstrar possuir consciência. Aqueles que não fossem capazes de exprimir seus 

pensamentos por meio da linguagem, para Descartes, teriam provado não possuírem nenhum 

tipo de pensamento, e por consequência, seriam considerados destituídos de consciência. 

Sobre o assunto, Gordilho (2014, p. 52) desenvolve o pensamento, ao revelar o 

pensamento de Descartes de que até mesmo os loucos, as crianças e os surdos-mudos seriam 

capazes de passar no teste de linguagem:  

 

Descartes inaugura a filosofia moderna, levando ao extremo a tradição aristotélico-

tomista ao afirmar que a linguagem é a única prova de que os homens possuem um 

espírito capaz de pensar, sentir e raciocinar, e desde que os animais são incapazes de 

sentimento ou de pensamento, eles não passam de simples autômatos. Segundo 

Descartes mesmo os loucos, as crianças e os surdos-mudos são capazes de criar por 

si mesmos sinais através dos quais se fazem entender, enquanto um papagaio, 

embora possa pronunciar certas palavras, ele não consegue demonstrar o que pensa 

sobre aquilo que diz, o que prova que os animais não possuem absolutamente 

nenhum espírito. 

 

Desta forma, como bem sintetiza Szűcs et al (2012), Descartes diferenciava os 

humanos dos demais animais-máquinas através da incapacidade destes de sentir dor, de 

raciocinar e de utilizar a linguagem para comunicar seus próprios pensamentos. 

Assim, conforme demonstra Singer (1975, p. 141), “na filosofia de Descartes, a teoria 

cristã de que os animais não têm almas imortais conhece a consequência extraordinária de 



 

eles também não terem consciência.” Foi nessa época que a vivissecção e a experimentação 

com animais se tornaram as principais metodologias de pesquisa científica:  

 

Foi nesta altura que a prática de experimentação com animais vivos se divulgou 

na Europa. Uma vez que então não existiam anestesias, estas experiências devem 

ter provocado comportamentos nos animais que indicariam, à maior parte de nós, 

o sofrimento de dor atroz. A teoria de Descartes permitia que os 

experimentadores ignorassem quaisquer escrúpulos que pudessem sentir nestas 

circunstâncias. O próprio Descartes dissecou animais vivos por forma a aumentar 

o seu conhecimento de anatomia, e muitos dos fisiólogos mais destacados do seu 

tempo declararam-se cartesianos e mecanicistas. (SINGER, 1975, p. 141) 

 

 É na Modernidade, portanto, que o processo de transformação dos animais em simples 

coisas a serem usadas alcança seu ápice. Seus interesses não eram levados em conta, pois 

acreditava-se que os animais sequer os teriam. Assim, a instrumentalização animal para 

satisfazer interesses e necessidades humanas encontrou poucos obstáculos nesse período. 

Apesar disso, houveram vozes dissidentes, que defendiam não só a existência de certos 

interesses dos animais não-humanos, mas também a necessidade de maior proteção e 

consideração em relação a estes.  

O filósofo renascentista Voltaire, segundo TRINDADE (2013, p. 27), teria atacado 

“duramente a teoria sustentada por Descartes ao apontar obviedades da anatomia animal 

deixadas de lado pelo autor mecanicista.”  

Tal posicionamento de Voltaire revelou-se em grande parte possível, consoante Singer 

(1975, p. 142), graças à nova onda de experimentação com animais, expondo as diversas 

semelhanças entre a fisiologia humana e a dos outros animais. Diante disso, Voltaire 

manifesta o entendimento de que os animais não humanos também são capazes de sentir dor:  

 

Algumas criaturas bárbaras agarram nesse cão, que excede o homem em 

sentimentos de amizade; pregam-no numa mesa, dissecam-no vivo ainda, para te 

mostrarem as veias mesentéricas. Encontras nele todos os orgãos das sensações 

que também existem em ti. Atreve-te agora a argumentar, se és capaz, que a 

Natureza colocou todos estes instrumentos de sensação no animal, para que ele 

não possa sentir! (VOLTAIRE apud SINGER, 1975, p. 142) 

 

 Ainda no mesmo texto, Singer reconhece principalmente na figura de Jeremy Bentham 

uma tendência maior em lidar com os animais de modo menos brutal. Bentham contrapõe-se 



 

às ideias até aqui analisadas, sobretudo por considerar a questão através de um outro ângulo. 

Conforme visto até aqui, diversos foram os critérios utilizados para legitimar a exclusão dos 

animais não-humanos da esfera de consideração moral. Tinha-se como principais critérios o 

entendimento de os animais não-humanos serem destituídos de alma, de consciência ou até 

mesmo de linguagem. Mas Bentham apud Singer (1975, p. 143) muda a questão, concluindo 

que "A questão não é: Podem eles raciocinar? nem: Podem eles falar? mas: Podem eles 

sofrer?” 

 Apesar destes avanços, Francione (2008, p. 6) reconhece que apesar de Bentham ser 

contra os maus-tratos injustificados, seu entendimento de que as mentes humanas seriam 

qualitativamente diferentes das mentes animais o permitia aceitar a ideia de que os animais 

poderiam ser usados pelos humanos, desde que tivéssemos o cuidado de minimizar seu 

sofrimento. Francione sustenta seu entendimento da seguinte maneira: “Porque Bentham 

acreditou que as diferenças cognitivas entre humanos e não-humanos significavam que estes 

últimos não tinham interesse em suas vidas, ele não desafiava nosso uso de animais, mas 

apenas nosso tratamento dos mesmos.”3 

 Outro autor, porém, estabelece as bases para que os critérios utilizados até aqui como 

justificativas de exclusão dos animais não-humanos da esfera de consideração moral fossem 

superados. Através de suas obras, Darwin demonstra que o ser humano não seria fruto de uma 

obra divina pronta e única, como outrora acreditava-se. A partir de suas contribuições, 

constata-se que colocar o homem no topo de uma hierarquia, com base em sua superioridade 

intelectual ou por ser o único dotado de uma alma imutável, seria tão arbitrário quanto 

escolher quaisquer outros critérios; é com esse entendimento que Singer (1975, p. 144) 

preleciona que: 

Apenas aqueles que preferem a fé religiosa a convicções baseadas no raciocínio e 

em provas, podem ainda defender que a espécie humana é a favorita de todo o 

universo, ou que os animais foram criados para nos fornecer comida, ou ainda que 

temos autoridade divina sobre eles e permissão divina para os matar 

 

 
3 He maintained that animals are “never the worse for being dead.” Therefore, because Bentham believed that 

cognitive differences between humans and nonhumans meant that the latter did not have an interest in their lives, 

he did not challenge our use of animals, but only our treatment of them. 



 

Ainda, diferentemente de Bentham, que acreditava que as mentes humanas e as mentes 

animais seriam qualitativamente diferentes, Darwin defende que a diferença seria mais 

quantitativa do que qualitativa, visto que a partir das bases de sua pesquisa, compreende-se 

que o homem compartilharia diversas características com outros animais. Conseguinte, aponta 

Darwin apud Singer (1975, p. 144) que: 

 

Vimos já que os sentimentos e intuições, emoções diversas e faculdades tais como a 

amizade, a memória, a atenção, a curiosidade, a imitação, a razão, etc., de que o 

homem se orgulha, podem observar-se em estado nascente, e por vezes bastante 

desenvolvidas, nos animais inferiores. 

 

 Francione (2008, p. 138) segue o mesmo entendimento em sua obra, ao reconhecer 

que Darwin teria argumentado que os não-humanos seriam capazes não só de pensar, mas de 

compartilhar diversos outros atributos emocionais com os humanos e explica o que entende 

por diferença quantitativa e qualitativa das mentes animais: 

 

os não-humanos são capazes de pensar e possuem muitos dos mesmos atributos 

emocionais que os humanos. Isto não quer dizer que não exista uma diferença 

significativa na cognição entre um animal que usa comunicação simbólica e um que 

não a usa; é apenas para dizer que a diferença não é qualitativa, pois um animal tem 

uma característica cognitiva que não tem equivalente no outro. 

 

Stefan (2018, p. 44) reconhece que a teoria darwiniana teve, como um de seus efeitos, 

o rebaixamento do homem do topo de sua hierarquia de dominância:  

 

As ideias de Darwin, deslocaram a presença de Deus do palco da criação dos seres 

vivos, trazendo a figura humana para o mesmo patamar dos demais animais, 

evidenciando que a crença na singularidade e superioridade humanas nada mais 

eram que grandes equívocos 

 

 O autor continua: 

 

Polêmica para a época, a teoria da evolução derrubou os argumentos que 

sustentavam a existência de uma barreira entre os seres humanos e os animais, uma 



 

vez que comprovava que a ideia de singularidade humana não tinha nenhum tipo de 

sustentação, tampouco, respaldo científico. (STEFAN, 2018, p. 44) 

 

 É desta forma que as contribuições de Darwin encabeçaram a ideia de que talvez os 

humanos não fossem tão únicos quanto se pensava, fomentando o debate acerca dos 

privilégios humanos possibilitando uma reaproximação entre o animal homem e o animal 

não-humanos.  

 Outra obra central para a defesa de um novo estatuto jurídico para os animais foi a 

obra “The Duty of Mercy”, de Humphry Primatt. Felipe (2006, p. 209) expõe a importância 

deste trabalho para a causa animal: “(...) as teses de Primatt fundamentam os discursos éticos 

contemporâneos, na defesa moral, legal e constitucional dos animais, razão pela qual as 

introduzo, no Brasil, nesse artigo.” 

 Tal escrito estabelece como seu ponto central o entendimento de ser a dor um 

fenômeno intrinsicamente mal para quem a sofre. Assim, aproxima-se de Bentham ao 

considerar que não importa se os animais não humanos podem raciocinar, se podem se 

comunicar, ou até mesmo se possuem consciência; o que importa é se possuem a capacidade 

de sentir dor. Caso a resposta seja positiva, deve-se impor o dever de não-maleficência para 

com estes seres. 

 Primatt logo no início de seu texto estabelece as bases para o que posteriormente viria 

a ser cunhado por Richard D. Ryder de especismo, uma forma de discriminação baseada no 

pertencimento de uma determinada espécie em detrimento de outra. Singer (1975, p. 19) 

entende o especismo como sendo “um preconceito ou atitude de favorecimento dos interesses 

dos membros de uma espécie em detrimento dos interesses dos membros de outras espécies.”  

Neste sentido é que Felipe (2006, p. 212) sintetiza uma das teses centrais trazidas por 

Primatt com o sentido de que “A concepção da dignidade humana está fundada erroneamente 

numa presunção de superioridade discriminadora contra quem não têm a configuração da 

espécie humana”. Primatt afasta desde logo, portanto, a possibilidade de se excluir os animais 

não-humanos da esfera de consideração pelo motivo de pertencerem a uma espécie que não a 

humana. 



 

Outro tema central tratado por Primatt é a subversão da ideia de que o refinamento 

intelectual serviria para nos distanciar dos demais animais. Primatt defende o contrário: 

quanto maior o refinamento intelectual ou de capacidade de raciocínio, maior a 

responsabilidade pela preservação da vida e do bem-estar dos demais seres. Felipe (2006, p. 

215) coloca esse entendimento da seguinte forma: “Quanto mais estudado e refinado, quanto 

mais acesso à argumentação filosófica, à religião, à ciência jurídica, à ciência em geral e à 

arte, maior o dever moral do sujeito de denunciar e condenar todas as formas de 

discriminação e violência praticadas contra os animais”.  

Aliado a essa ideia, Primatt coloca como responsabilidade do homem o dever de 

preservação das demais espécies vivas, chegando a considerar a crueldade praticada contra os 

animais ainda mais repreensível do que aquela praticada contra os homens. 

Assim, o desígnio de Primatt foi o de estabelecer uma base pela qual os demais 

animais não-humanos tivessem uma maior participação na consideração ética do homem. 

Sobre essa conclusão, Felipe (2006, p. 221) traz em suas próprias palavras e nas palavras de 

Primatt o dever do homem de agir conforme assim gostaria que agissem com ele: 

 

Humanos não se degradam nem se prejudicam quando ampliam o círculo da 

moralidade. Respeitam em si mesmos a necessidade de coerência, razoabilidade 

e reciprocidade. O que admitem como dever moral alheio, quando seus interesses 

estão em jogo, devem admitir como o próprio dever, quando são os interesses 

dos outros que estão em jogo, ameaçados. Com isso, realizam simplesmente o 

apelo mais forte de sua própria razão. O que é razoável pensar, num caso, 

continua a ser razoável pensar, noutro, quando há semelhanças. Assim conclui 

Primatt: “Embora seja verdade que um homem não é um cavalo, ainda assim, 

dado que um cavalo é um sujeito afetado pelo preceito, isto é, capaz de ser 

beneficiado por ele, o dever aí implicado alcança o homem, e equivale à regra: 

na condição de homem, trata teu cavalo como desejarias que teu dono te tratasse, 

se fosses tu um cavalo. Não vejo absurdo algum nem falso raciocínio nesse 

preceito, nem qualquer consequência negativa que possa resultar disso, ainda que 

a barbárie dos costumes assim o considere.  

 

 Comparativamente, apesar de não falar explicitamente de Primatt, Singer (1975, p. 19) 

chega a esta mesma conclusão ao defender que o princípio da igual consideração de interesses 

seja aplicado também a membros de outras espécies: “Muitos filósofos e outros autores, de 

uma forma ou de outra, estabeleceram o princípio da igual consideração de interesses como 

princípio moral básico; mas não foram muitos os que reconheceram que este princípio se 



 

aplica aos membros das outras espécies tal como à nossa própria”. Ancorando-se na base 

teórica disposta por Primatt, e na doutrina filosófica Utilitarista de Jeremy Bentham, Singer 

propõe uma nova abordagem para as questões animais. 

 

5.  PENSAMENTO CONTEMPORÂNEO 

O pensamento contemporâneo de filósofos que acreditam que os animais mereçam 

fazer parte de nosso campo moral pode ser dividido em duas vertentes principais: a corrente 

benestarista e a corrente abolicionista.  

Um dos precursores da corrente benestarista foi o filósofo utilitarista Peter Singer, ao 

publicar, em 1975, sua obra intitulada Libertação Animal. Conforme reitera STEFAN (2018, 

p. 62), a obra é considera por muitos pensadores e ativistas “como a ‘bíblia’ do movimento de 

libertação animal, tamanha importância que a obra teve ao advogar pela inclusão dos animais 

não-humanos em nosso círculo de moralidade.”. 

Em sua obra, Singer propulsiona a inclusão dos animais não-humanos à participação 

da comunidade moral através do critério da senciência, isto é, a sensibilidade ou a capacidade 

de sofrimento, associada à consciência desse sofrimento: 

 

Se um ser sofre, não pode haver justificação moral para recusar ter em conta esse 

sofrimento. Independentemente da natureza do ser, o princípio da igualdade exige 

que ao seu sofrimento seja dada tanta consideração como ao sofrimento semelhante 

– na medida em que é possível estabelecer uma comparação aproximada - de um 

outro ser qualquer. Se um ser não é capaz de sentir sofrimento, ou de experimentar 

alegria, não há nada a ter em conta. Assim, o limite da senciência (utilizando este 

termo como uma forma conveniente, se não estritamente correta, de designar a 

capacidade de sofrer e/ou, experimentar alegria) é a única fronteira defensável de 

preocupação relativamente aos interesses dos outros. O estabelecimento deste limite 

através do recurso a qualquer outra característica, como a inteligência ou a 

racionalidade, constituiria uma marcação arbitrária. (SINGER, 1975, p. 20) 

 

 Nos escritos de Singer aparece também a ideia de se aplicar tanto a humanos quanto a 

não-humanos o Princípio da Igual Consideração de Interesses. Para Singer, tal princípio 

decorre de uma extensão lógica do princípio da igualdade já aplicado entre seres humanos: 

 



 

A nossa preocupação pelos outros e a nossa prontidão em considerar os seus 

interesses não deverão depender do seu aspecto ou das capacidades que possuam. O 

que a nossa preocupação e consideração nos exigem poderá variar precisamente de 

acordo com as características daqueles que serão afetados pelo que fazemos: a 

preocupação relativamente ao bem-estar das crianças que crescem na América 

exigirá que as ensinemos a ler; a preocupação com o bem-estar dos porcos poderá 

exigir que os deixemos uns com os outros, num local onde exista alimentação 

adequada e eles tenham espaço suficiente para correr livremente. Mas o elemento 

básico - tomar em consideração os interesses do ser, sejam estes quais forem - deve, 

segundo o princípio da igualdade, ser ampliado a todos os seres, negros ou brancos, 

masculinos ou femininos, humanos ou não humanos. (SINGER, 1975, p. 18) 

 

 Em seu livro “Practical Ethics”, Singer elabora este conceito e defende que 

deveríamos aplicar em nossas deliberações morais o mesmo peso aos interesses semelhantes 

de todos os demais seres: 

 

A essência do princípio da igual consideração de interesses é que damos igual 

peso em nossas deliberações morais aos interesses semelhantes de todos aqueles 

afetados por nossas ações. Isto significa que, se apenas X e Y fossem afetados 

por um possível ato, e se X fosse perder mais do que Y fosse ganhar, seria 

melhor não praticar o ato. Não podemos, caso aceitemos o princípio da 

consideração igualitária de interesses, dizer que realizar o ato seria melhor, 

apesar dos fatos descritos, por estarmos mais preocupados com Y do que com X. 

O que o princípio realmente significa é que: um interesse é um interesse, seja lá 

de quem for o interesse.4 (SINGER, 2011, p. 20) 

 

 

A partir dessa base, Singer repele a exploração e a banalização da vida dos animais 

não-humanos, reconhecendo como dever moral básico de todos os humanos a rejeição do 

especismo, mas não só isso. Ao adotar o princípio da igual consideração de interesses e o 

conceito delimitador da senciência, Singer rompe com as demais formas de exclusão dos 

animais não-humanos de nossa esfera de moralidade:  

 

 
4 The essence of the principle of equal consideration of interests is that we give equal weight in our moral 

deliberations to the like interests of all those affected by our actions. This means that if only X and Y would be 

affected by a possible act, and if X stands to lose more than Y stands to gain, it is better not to do the act. We 

cannot, if we accept the principle of equal consideration of interests, say that doing the act is better, despite the 

facts described, because we are more concerned about Y than we are about X. What the principle really amounts 

to is: an interest is an interest, whoever’s interest it may be. 



 

Aristóteles, na Antiguidade, criou uma hierarquização de seres a partir da defesa 

de que apenas os seres humanos possuem uma forma específica de racionalidade 

e, portanto, caberia aos seres humanos ocupar o topo dessa hierarquia. Da 

perspectiva aristotélica, além de os interesses dos animais serem 

desconsiderados, há a seleção de uma característica – uma racionalidade 

específica – em que, a partir dela, são definidos quais seres merecem ser 

considerados moralmente. Singer, inspirado por Bentham, rompe com essa 

lógica desconsiderando a importância da racionalidade para definição de quais 

categorias de seres devam ter seus interesses considerados. (STEFAN, 2018, p. 

66). 

 

Porém, não o faz de modo absoluto. Singer defende também a aplicação do princípio 

de minimização do sofrimento: 

 

As conclusões que são defendidas neste livro derivam apenas do princípio de 

minimização do sofrimento. A idéia (sic) de que é errado matar animais de forma 

indolor fornece a algumas destas conclusões um apoio suplementar que, apesar de 

bem-vindo, é estritamente desnecessário. (SINGER, 1975, p. 29) 

 

Essa aparente contradição decorre do entendimento de que há diferenças entre o ato de 

infligir dor ou de tirar a vida de um animal. Singer justifica seu posicionamento ao defender 

que dor é dor, pouco importando se o animal é capaz de planejar o futuro, de formular 

pensamentos, de participar de uma vida social, dentre outras. Para concluir que a dor é um 

mal a ser evitado sempre que possível, todos estes aspectos tornam-se irrelevantes. Estas 

capacidades, porém, são importantes ao lidar com a morte, ponto defendido por Singer (1975, 

p. 28) através de alguns exemplos: 

 

Concluo, portanto, que uma rejeição do especismo não implica que todas as vidas 

têm igual valor. Enquanto a autoconsciência, a capacidade de pensar em termos de 

futuro e ter esperança e aspirações, a capacidade de estabelecer relações 

significativas com os outros, entre outras, não são relevantes para a questão da 

inflicção de dor -, uma vez que a dor é dor, independentemente das capacidades do 

ser para além da capacidade de sentir dor - estas capacidades são relevantes para a 

questão da morte. Não é arbitrário defender que a vida de um ser com 

autoconsciência, capaz de pensamento abstrato, de planejamento para o futuro, de 

atos complexos de comunicação, etc., é mais valiosa do que a vida de um ser sem 

estas capacidades. Para ver a diferença entre as questões de infligir dor e tirar a vida, 

considere-se como agiríamos dentro da nossa própria espécie. Se tivéssemos de 

escolher entre salvar a vida de um ser humano normal ou de um ser humano 

deficiente mental, escolheríamos talvez salvar a vida de um ser humano normal; mas 

se tivéssemos de escolher entre evitar a dor num ser humano normal ou num ser 

intelectualmente deficiente - imagine-se que ambos tinham sofrido ferimentos 

dolorosos mas superficiais e apenas dispúnhamos de uma dose de analgésicos - não 

é tão claro quem escolheríamos. O mesmo se aplica quando consideramos outras 

espécies. O mal da dor não é, em si mesmo, afetado pelas outras características do 

ser que sente essa dor; o valor da vida é afetado por essas outras características. Para 



 

dar apenas uma razão para essa diferença: tirar a vida a um ser que teve esperança, 

planejou e trabalhou para um futuro é destituí-lo dos objetivos de todos esses 

esforços; tirar a vida a um ser com uma capacidade mental inferior ao nível 

necessário à compreensão de que se é um ser com futuro - e muito menos a fazer 

planos para esse futuro - não pode implicar este tipo específico de perda. 

 

O tratamento diferenciado para questões que envolvam a dor e questões que envolvam 

a morte adotado por Singer, permite chegar a uma questão da qual o próprio Singer não 

conseguiu chegar a uma resposta: 

 

Pensando que se todos fôssemos vegetarianos haveria muito menos porcos, vacas, 

galinhas e ovelhas, alguns consumidores de came afirmaram que, na verdade, 

estavam a fazer um favor aos animais que comiam, pois, sem o seu desejo de comer 

came, aqueles animais nunca teriam vivido! Na primeira edição deste livro, rejeitei 

esta opinião afirmando que ela nos exige que pensemos que dar a existência a um 

ser confere um benefício a esse ser - e para pensarmos isto teríamos de aceitar que é 

possível beneficiar um ser não existente. Isto, pensava eu, era um tremendo 

disparate. Mas agora já não estou assim tão certo. (A minha rejeição inequívoca 

desta perspectiva é, aliás, a única posição filosófica que defendi na edição anterior e 

sobre a qual alterei a minha maneira de pensar.) Afinal, a maior parte de nós 

concordaria com a afirmação de que seria errado trazer uma criança ao mundo se 

soubéssemos, antes da sua concepção, que ela seria portadora de um defeito genético 

que tomaria a sua vida breve e infeliz. Conceber uma criança nestas condições é 

fazer-lhe mal. Poderemos então realmente negar que trazer ao mundo um ser que 

terá uma vida agradável é conferir-lhe um benefício? Para negarmos isto, teríamos 

de explicar por que razão os dois casos são diferentes, e eu não encontro uma forma 

satisfatória de o fazer. (SINGER, 1975, p. 157) 

 

Francione (2008), defensor da corrente abolicionista, condena este posicionamento de 

Singer, pois considera que o que Singer propõe é que continuemos a tratar os animais como 

mero objetos, apenas abrandando os maus-tratos sofrido por estes. Essa seria a consequência 

de lidar com o assunto unicamente através de leis benestaristas. Francione defende que os 

animais não-humanos tenham direitos e valores inerentes, similar ao dos seres humanos. 

Dessa forma, o interesse de permanecer vivo dos demais animais deve ser levado em conta ao 

responder à questão posta por Singer: 

 

Singer agrees with Bentham that sentience is the only characteristic required for 

animals to be morally signifi cant and that no other characteristic, such as rationality 

or abstract thought, is needed. Singer maintains that we should apply the principle of 

equal consideration and should treat animal interests in essentially the same way that 

we would treat the similar interests of a human and not discount or ignore those 

interests on the basis of species. But, also like Bentham, Singer regards most 

nonhumans as living in a sort of eternal present that precludes their having an 

interest in a continued existence. (FRANCIONE, 2008, p. 18) 

 

 

Trindade (2013, p. 195) explica esse posicionamento, ao considerar que o 

benestarismo de Singer decairia na exclusão dos demais animais da esfera da moralidade: 



 

 

Os seres humanos criam bilhões de animais sencientes todos os anos com o único 

propósito de matá-los. Ao mesmo tempo, os humanos buscam compreender a 

natureza de suas obrigações morais para com os não-humanos. Porém, ao criar esses 

animais, tendo por objetivo a sua utilização em atividades que jamais seriam 

consideradas apropriadas de serem realizadas com seres humanos – alimentação, 

experimentação, caça, etc. –, já foi decidido, desde o princípio, que os animais não-

humanos estão completamente fora da comunidade moral. Em outras palavras, 

independentemente dos humanos, em geral, afirmarem que os animais têm ao menos 

um interesse (o de não sofrer) que deveria ser tomado como relevante no contexto 

moral, desde o início já havia sido determinado que os não-humanos não possuem 

qualquer valor moral inerente. Portanto, os animais estão fora da esfera da 

moralidade 

 

Tom Regan também é crítico da posição de Singer, já que considera a quantidade 

absoluta de animais domesticados existentes irrelevante para sua visão de direitos. Para 

Regan, o ponto principal reside na forma em como os animais são tratados individualmente 

(2004, p. 394), considerando-se o valor inerente de cada indivíduo. É este o ponto divergente 

principal entre a corrente bem-estarista e a abolicionista. Sobre o assunto, Sunsteim e 

Nussbaum (2004, p. 6) utilizam a seguinte classificação:  

 

Os defensores do bem-estar animal argumentam por leis mais fortes que 

impeçam a crueldade e exijam tratamento humano. (...) Por outro lado, os 

defensores dos direitos dos animais se opõem a toda e qualquer utilização de 

animais. Eles invocam a idéia (sic) kantiana de que os seres humanos devem ser 

tratados como fins, não como meios - mas estendem a idéia (sic) aos animais, de 

modo a desafiar uma ampla gama de práticas atuais.”5 

 

 Para Bisgould (2009), a diferença reside no fato de os bem-estaristas postularem que 

 

os animais têm interesse em estar livres de dor e sofrimento, e os humanos, por 

sua vez, têm a obrigação moral de tratar os animais de forma humana. 

Entretanto, os bem-estaristas puros acreditam que é moral e eticamente correto 

que os humanos usem os animais exclusivamente para servir aos interesses 

humanos, desde que os humanos proporcionem o bem-estar dos animais. O 

segundo campo é freqüentemente (sic) referido como o campo dos "direitos". 

Filósofos neste campo argumentam que os animais não só têm interesse em ser 

tratados humanamente, como os bem-estaristas acreditam, mas também têm 

interesse na própria vida. Assim, é imoral para os humanos usar animais somente 

para benefício humano, mesmo que o animal seja tratado humanamente durante 

tal uso.6 

 
5 Animal welfare advocates argue for stronger laws preventing cruelty and requiring humane treatment. (…) By 

contrast, animal rights advocates oppose any and all human use of animals. They invoke the Kantian idea that 

human beings should be treated as ends, not means—but they extend the idea to animals, so as to challenge a 

wide range of current practices. 
6 Welfarists posit that animals have an interest to be free from pain and suffering, and humans, in turn, have a 

moral obligation to treat animals humanely. However, pure welfarists believe that it is morally and ethically 



 

 

Para a corrente bem-estarista, o que se defende não é a abolição absoluta do uso de 

animais não-humanos pelos humanos, mas sim uma conformação de interesses de forma que 

aqueles sofram o mínimo possível enquanto estiverem sendo usados pelos humanos. Assim, 

tomando como exemplo os animais utilizados para entretenimento, têm-se a visão de que 

devemos proporcionar a estes animais condições de vida mais próximas à suas condições 

naturais, no intuito de preservação de uma vida digna a ser vivida neste contexto de 

entretenimento, ainda que estes continuem a ser utilizados nos circos, zoológicos e demais 

atrações. Especialmente para Singer, o que se defende é que os animais não-humanos sejam 

considerados através dos mesmos critérios éticos que utilizamos ao lidarmos com humanos. 

Singer baseia sua argumentação em defesa da libertação animal no princípio da igualdade, 

mas mantém-se distante da ideia de estender certos direitos humanos aos demais animais: 

 

Por que é surpreendente que eu tenha pouco a dizer sobre a natureza dos 

direitos? Só seria surpreendente para alguém que considere que minha defesa da 

libertação dos animais se baseia em direitos e, em particular, na ideia de estender 

os direitos aos animais. Mas esta não é a minha posição de modo algum. Tenho 

pouco a dizer sobre direitos porque os direitos não são importantes para o meu 

argumento. Meu argumento se baseia no princípio da igualdade, sobre o qual 

tenho muito a dizer.7 (SINGER, 1978, p. 122) 

 

A corrente abolicionista, por sua vez, tem como um de seus maiores defensores o Tom 

Regan. Em sua obra intitulada The Case for Animal Rights, de 1983, o filósofo norte-

americano milita pela defesa incondicional da consciência animal mediante o reconhecimento 

dos animais como “sujeitos-de-uma-vida”, definidos a partir das seguintes características: 

 

(...) crenças e desejos; memória, e uma percepção do futuro que inclui o seu próprio; 

uma vida emocional, bem como sensações de prazer e dor; preferências–bem-estar– 

interesses; a habilidade de dar início a uma dada ação em busca de seus desejos e 

 
proper for humans to use animals solely to serve human interests so long as humans provide for the animals’ 

well-being. The second camp is often referred to as the “rights” camp. Philosophers in this camp argue that 

animals not only have an interest to be treated humanely, as the welfarists believe, but also have an interest in 

life itself. Thus, it is immoral for humans to use animals solely for human benefit even if the animal is treated 

humanely during such use. 
7 Why is it surprising that I have little to say about the nature of rights? It would only be surprising to one who 

assumes that my case for animal liberation is based upon rights and, in particular, upon the idea of extending 

rights to animals. But this is not my position at all. I have little to say about rights because rights are not 

important to my argument. My argument is based on the principle of equality, which I do have quite a lot to say 

about. 



 

objetivos; uma identidade psicológica para além do tempo; e um bem-estar 

individual no sentido de que sua vida experiencial ocorra bem ou mal para este ser, 

logicamente independente de sua utilidade para outros indivíduos, ou de ser alvo dos 

interesses de outrem. 

 

 Cardoso (2013, p. 55-56) explica em termos de autonomia-preferência:  

 

O critério que iguala agentes e pacientes morais de forma não arbitrária, o qual não é 

apenas o estar vivo, é, para Regan, o critério de ser sujeito-de-uma-vida, são, em 

outras palavras, aqueles indivíduos conscientes, sencientes e que possuem 

capacidades e habilidades cognitivas e volitivas peculiares, ou seja, que possuem 

autonomia-preferência 

 

O escritor diferencia também os direitos morais básicos dos direitos morais adquiridos 

na medida em que estes resultam de um ato voluntário de alguém que o concede, ou de um 

lugar privilegiado em determinado arranjo institucional. Diferencia também os direitos morais 

básicos dos direitos legais, pois os direitos legais, diferentemente dos morais, não seriam 

uniformes ou universais (REGAN, 2004, p. 327). 

É a ideia de que os animais “sujeitos-de-uma-vida” possam estar vulneráveis diante da 

ação do outro, que faz com que Regan entenda que esse indivíduo importe moralmente. 

Assim minucia Cardoso (2013, p. 54): 

 

Ser paciente moral é estar sujeito ao dano ou ao benefício da ação dos agentes 

morais. Ser capaz de dor, sofrimento e prazer (satisfação de interesses) é critério que 

torna um indivíduo um objeto direto de preocupação moral, no que tange ao dever 

direto de lhe ser respeitado seu interesse (não sofrer dano e ser beneficiado).   

 

Regan desenvolve, portanto, uma base teórica que justifica a titularidade de direitos 

morais inerentes dos animais não-humanos a partir do critério inclusivo de “sujeito-de-uma-

vida” cumulado com o entendimento de que pacientes morais também teriam valores 

inerentes, podendo fazer parte da esfera de preocupação moral na medida em que podem ser 

por esta afetados. 

 Decorrente destes direitos, surge para os humanos diversos deveres em relação aos 

animais. A corrente abolicionista contrapõe-se à bem-estarista, reivindicando a abolição 

imediata de qualquer forma de exploração dos animais, independentemente das consequências 

que isso possa gerar. Tal posição decorre da noção de que os interesses básicos dos animais 

seriam mais importantes do que qualquer possível cálculo de custo-benefício utilitarista. Em 

sua obra Jaulas Vazias, Regan fornece uma conexão lógica entre os direitos humanos e os 



 

direitos animais, extraindo dos primeiros os argumentos para o reconhecimento dos direitos 

fundamentais que cabem aos humanos e estendendo-os aos animais não humano. Mais 

especificamente, o que Regan propõe é que os direitos fundamentais humanos – como o 

direito à vida e à liberdade, por exemplo - sejam estendidos aos animais (CARDOSO, 2013, 

p. 17). 

 Assim, para esta corrente, a liberdade de movimento seria um dos direitos 

fundamentais dos animais não-humanos, não bastando, no caso dos zoológicos, por exemplo, 

o mero aumento do espaço de confinamento para aumentar seu bem-estar. O que se defende é 

a extinção completa da exploração institucionalizada dos animais.  

Outro expoente do Direito Animal e da corrente abolicionista é Gary Francione. Assim 

como Regan, Francione defende que os animais sejam tratados como sujeitos de certos 

direitos, com consequente abolição de sua exploração. 

 Porém, Francione diverge de Regan ao entender que a teoria reganiana mostra-se 

insuficientemente protetiva, ao não incluir todas as criaturas sencientes, mas apenas às que 

preencham os requisitos de serem sujeitos-de-uma-vida. 

 A fundamentação filosófica utilizada por Francione baseia-se no conceito de 

senciência, entendida como a consciência que o ser senciente terá de sua dor ou prazer, assim 

colocada por Trindade, ao interpretar a teoria de Francione: 

 

Para Francione (2012), um ser senciente possui uma consciência subjetiva, ou seja, 

possui interesses – i.e., é um ser que deseja, quer ou prefere alguma coisa. Um ser 

senciente demonstra respostas, enquanto um ser vivo não-senciente (ou um objeto 

inanimado) demonstra apenas reações. (FRANCIONE apud TRINDADE, 2013, p. 

189).  

 

 Como critério de inclusão dos animais na esfera de consideração moral, Francione 

estabelece a inclusão de todos aqueles cuja senciência seja conhecida. Além da consciência de 

sua dor ou prazer, o ser senciente possuiria interesses próprios. Francione retoma o conceito 

de senciência de Singer e vai além, incluindo a questão da morte aos interesses animais a 

serem considerados. Para chegar a essa conclusão, Francione entende a senciência animal 

como sendo fruto da evolução de uma espécie, tendo por finalidade assegurar sua 

sobrevivência. Sendo a senciência um mecanismo para assegurar a vida animal, negar a vida 

aos animais seria o equivalente a negar-lhes a própria senciência. Para ilustrar essa conclusão, 

Francione utiliza o exemplo de seres sencientes que se auto infligem grande parcela de dor 

para poder preservar sua vida: 

 



 

Assim como os humanos muitas vezes suportam dores excruciantes para 

permanecerem vivos, os animais frequentemente não apenas suportam, mas também 

infligem a si mesmos dores excruciantes para viver. Por exemplo, os animais 

capturados em armadilhas são conhecidos por roer um membro de seu corpo para 

escapar. Senciência é o que a evolução produziu a fim de garantir a sobrevivência de 

certos organismos complexos. Negar que um ser que evoluiu para desenvolver uma 

consciência de dor e prazer não tem interesse em permanecer vivo é dizer que os 

seres conscientes não têm interesse em permanecerem conscientes.8 (FRANCIONE, 

2008, p. 157) 

 

 É por esse ângulo que Francione pode ser visto como um abolicionista, visto que o 

pensador entende não ser suficiente que o bem-estar do animal seja atendido para satisfazer 

todos os interesses do animal. É necessário ir além, abrangendo também questões como a 

própria sobrevivência do indivíduo. Dessa maneira, o filósofo demonstra sua abordagem 

abolicionista ao defender que os animais não-humanos sencientes possuem direitos e valores 

inerentes, decorrentes de seus próprios interesses, e pleiteia pelo fim de seu status de 

propriedade. 

 Trindade (2013, p. 190) explica que isso ocorre pois o proprietário pode dar cabo de 

sua propriedade conforme seu bel-prazer, indo de encontro ao interesse de continuidade da 

vida do animal. Francione (2010, p. 203) apud Trindade (2013, p. 191) constata que a 

condição de propriedade aplicada a um animal torna o princípio da igual consideração de 

interesses semelhantes inaplicáveis ao mesmo, podendo seu interesse de não sofrer “ser 

ignorado em benefício de quaisquer interesses triviais que o seu dano manifestar”. 

 Francione reconhece a precariedade da classificação de “coisa” atribuída aos animais 

não-humanos, sobretudo por ser um rótulo que tange todos os interesses animais, afetando-os 

de maneira a considerar todos seus interesses, inclusive o direito à vida e à integridade física, 

como sendo negociáveis: 

 

Embora possamos considerar alguns animais como tendo certos "interesses", 

consideramos todos esses interesses como sendo negociáveis, a depender de nosso 

julgamento de que o sacrifício destes(s) interesse(s) nos beneficiarão. Esta troca é 

geralmente permitida mesmo quando o interesse animal envolvido é significativo e o 

 
8 Just as humans will often endure excruciating pain in order to remain alive, animals will often not only endure 

but inflict on themselves excruciating pain in order to live. For example, animals caught in traps have been 

known to gnaw off a limb to escape. Sentience is what evolution has produced in order to ensure the survival of 

certain complex organisms. To deny that a being who has evolved to develop a consciousness of pain and 

pleasure has no interest in remaining alive is to say that conscious beings have no interest in remaining 

conscious. 



 

interesse humano é reconhecidamente trivial, como é o caso do uso de animais para 

fins de "entretenimento", tais como caça de pombos, rodeios ou circos. Os animais 

não são tidos como pessoas nem na teoria moral nem sob a lei: eles são propriedade 

na medida em que existem apenas como meios para fins humanos. Eles não têm 

interesses que não possam ser sacrificados, mesmo quando o "benefício" a ser obtido 

pelos humanos é mero divertimento ao custo de grande dor ou morte para o animal. 

É exatamente isto o que significa ser propriedade de alguém. (FRANCIONE, 2008, 

p. 193)9 

 

 Diante dessas contribuições teóricas a respeito da ética animal, cabe analisar de que 

forma a sociedade reagiu. Teria ela acompanhado as principais evoluções no campo ético, 

aplicando estes novos entendimentos em seu aparato jurídico? 

  

6. A QUESTÃO ANIMAL NO BRASIL 

6.1.  Legislações 

 Levando em conta que o presente trabalho não tem a pretensão de ser definitivo nem 

tampouco de exaurir o tema, cabe uma breve análise das principais normas e jurisprudências 

da questão animal no país. Para tanto, mostra-se conveniente começar pelo Decreto 24.645 de 

10 de julho de 1934, recebido no país pela alcunha de “Lei Áurea” dos animais. 

 Esse diploma legal é considerado o primeiro estatuto jurídico em defesa dos direitos 

animais brasileiro. Assim o é, pois, no entendimento de Junior e Mendes (2020), o Decreto 

estabeleceria que todos os animais existentes no país seriam de responsabilidade estatal. Os 

animais são tratados como titulares de certos deveres protetivos, afastando-os, ainda que não 

completamente, da classificação de propriedade tão comumente utilizada para qualificá-los. 

Quanto aos efeitos práticos do Decreto 24.645 em sua época de vigência, apontam Junior e 

Mendes: 

 

o Decreto oferecia, mesmo antes da promulgação da Constituição de 1988, 

fundamentos suficientes, especialmente pela interpretação dos incisos I, IV e XXIX 

do artigo 3º, para proibir práticas de crueldade contra animais as quais, até 

 
9 Although we may regard some animals as having certain “interests,” we regard all of those interests to be 

tradable, dependent on our judgment that the sacrifice of the interest(s) will benefit us. This trade is generally 

permissible even when the animal interest involved is significant and the human interest is admittedly trivial, as 

is the case of the use of animals for “entertainment” purposes such as pigeon shoots, rodeos, or circuses. Animals 

are not persons in either moral theory or under the law: they are property in that they exist solely as means to 

human ends. They have no interests that cannot be sacrificed, even when the “benefit” to be gained by humans is 

mere amusement at the cost of great pain or death to the animal. That is precisely what it means to be property. 



 

recentemente, permaneciam toleradas, como a farra do boi e a vaquejada. Por isso 

mesmo, o Decreto foi utilizado para criticar as práticas de “boi-na-vara” e, também, 

muitos anos depois de sua publicação, as da farra do boi. Talvez mais incisiva foi a 

presença, no noticiário na época, dos casos envolvendo a criminalização dos maus-

tratos a animais, a partir dos tipos penais estabelecidos pela conjugação do art. 2º 

com o art. 3º do Decreto 24.645/1934. (2020, p. 58) 

  

Em nível constitucional, temos, no Brasil, consignado no artigo 225, §1º, inciso VII de 

nossa Constituição Federal de 1988 o dever do Poder Público em inibir práticas que coloquem 

espécies em extinção ou submetam os animais a crueldade: 

 

Art. 225. Todos têm direito ao meio ambiente ecologicamente equilibrado, bem de 

uso comum do povo e essencial à sadia qualidade de vida, impondo-se ao Poder 

Público e à coletividade o dever de defendê-lo e preservá-lo para as presentes e 

futuras gerações. 

§ 1º Para assegurar a efetividade desse direito, incumbe ao Poder Público: 

[...] 

VII - proteger a fauna e a flora, vedadas, na forma da lei, as práticas que coloquem 

em risco sua função ecológica, provoquem a extinção de espécies ou submetam os 

animais a crueldade (BRASIL, 1988). 

 

 Esse comando legal estabelece uma relação de dever indireto do Poder Público para os 

animais não-humanos, na medida em que estes fazem jus à proteção tendo como finalidade o 

respaldo e a proteção das presentes e futuras gerações humanas. Os animais são tratados como 

meios – manter o meio ambiente ecologicamente equilibrado - para se atingir ao fim que 

melhor atende o interesse humano – o de perpetuação e preservação da espécie humana. O 

animal, quando tratado como meio, conforme já analisado na primeira parte do trabalho, deixa 

de fazer parte da nossa esfera de consideração moral; deixa também de ser um sujeito com 

interesses próprios, digno de respeito. 

 Seguindo a lógica da não-maleficência estabelecida por nossa Carta Magna, diversos 

outros dispositivos foram elaborados a fim de se garantir um bem-estar mínimo dos animais 

não-humanos a ser tutelado pelo Estado. Merece destaque também a Lei nº 9.605 de 12 de 

fevereiro de 1998, conhecida como Lei de Crimes ambientais, a qual dispõe sanções penais e 

administrativas para aquele que acometer o animal-não humano a situação de maus-tratos: 

 



 

Art. 32. Praticar ato de abuso, maus-tratos, ferir ou mutilar animais silvestres, 

domésticos ou domesticados, nativos ou exóticos: Pena - detenção, de três meses a 

um ano, e multa.  

§ 1º Incorre nas mesmas penas quem realiza experiência dolorosa ou cruel em 

animal vivo, ainda que para fins didáticos ou científicos, quando existirem recursos 

alternativos. 

§ 2º A pena é aumentada de um sexto a um terço, se ocorre morte do animal 

(BRASIL, 1998) 

  

 No âmbito das legislações estaduais merece destaque a Lei 11.140/2018 do Estado da 

Paraíba, a qual institui o Código de Direito e Bem-estar animal para o Estado. Visando 

estabelecer normas para proteger, defender e preservar os animais vertebrados e invertebrados 

situados na Paraíba, a lei reconhece que os animais não-humanos também são dotados de 

senciência e são iguais perante a vida. Assim, nos §§2º e 3º do art. 7, elenca diversas condutas 

que podem ser enquadradas como maus-tratos a esse grupo de animais. A lei continua a 

estabelecer condutas proibidas em seu art. 8 e dispondo sobre outras providências. 

 Da mesma forma é entendido pelo Código Civil brasileiro de 2002, que, em seu art. 

82, ainda considera os animais não-humanos como propriedade do homem, ao categorizá-los 

como bens suscetíveis de movimento próprio: “Art. 82. São móveis os bens suscetíveis de 

movimento próprio, ou de remoção por força alheia, sem alteração da substância ou da 

destinação econômico-social.” (BRASIL, 2002). A classificação do animal não-humano é 

problemática, por motivos já analisados no presente trabalho, especialmente por redundar em 

grande relativização dos interesses destes animais, em troca de beneficiar os humanos, ainda 

que de forma trivial. Com esse dado, tramita hoje na Câmara dos Deputados o Projeto de Lei 

n.º 6.054/2019, apelidado de Projeto de Lei Animais Não São Coisas, buscando conferir novo 

regime jurídico aos animais, conforme se depreende da justificativa apresentada por seu autor:  

 

A presente proposta visa tutelar os direitos dos animais, domésticos e silvestres, 

conferindo-os lhe novo regime jurídico, suis generis, que afasta o juízo legal de 

“coisificação” dos animais - que os classificam como meros bens móveis -, e prevê 

nova natureza jurídica que reconhece direitos significativos dos animais. (BRASIL, 

2013) 

 

Outro Projeto de Lei inovador para o Ordenamento Jurídico pátrio, é o Projeto de Lei 

145/2021, o qual estabelece e reconhece a capacidade de os animais não-humanos serem parte 

em processos judiciais para tutelar seus próprios direitos, estabelecendo ainda o Ministério 

Público, a Defensoria Pública, as associações de proteção dos animais e aqueles que detenham 



 

sua tutela ou guarda como responsáveis por representá-los em juízo. Como justificativa para o 

Projeto, o autor demonstra com diversos exemplos a necessidade de pacificação do tema:  

 

Trata-se de uma questão processual em debate em dezenas de países. Exemplos 

como o da orangotango Sandra e o da chimpanzé Cecília na Argentina, o do urso 

Chucho na Colômbia, o dos chimpanzés Hiasl e Rosi na Áustria, Tommy e Kiko nos 

Estados Unidos, o dos chimpanzés brasileiros Suíça, Lili, Megh e Jimmy, entre 

tantos outros casos mundo afora, demonstram que existe uma omissão relevante em 

muitos ordenamentos jurídicos que obstaculizam a proteção individual de 

determinados seres vivos, em descompasso com a realidade social e com as recentes 

descobertas científicas sobre os substratos neurológicos que geram consciência em 

espécies de animais (a exemplo da Declaração de Cambridge sobre a Consciência 

em Animais Humanos e Não Humanos, de 2012) 

 

 Continua a defender a necessidade de tal projeto, ao confrontar a capacidade para estar 

em juízo de uma pessoa jurídica com a dos animais: 

 

Se até uma pessoa jurídica, que muitas vezes não passa de uma folha de papel 

arquivada nos registros de uma Junta Comercial, possui capacidade para estar em 

juízo, inclusive para ser indenizada por danos morais, parece fora de propósito negar 

essa possibilidade para que animais possam ser tutelados pelo Judiciário caso sejam 

vítimas de ações ilícitas praticadas por seres humanos ou pessoas jurídicas. 

 

 Nota-se, portanto, um vigente entendimento pelo legislador acerca da necessidade de 

avançarmos as discussões sobre os animais não-humanos, reconhecendo-os como sujeitos de 

direitos e interesses próprios, que devem ser respeitados e protegidos pelo Poder Público, 

sendo possível, inclusive, que suas demandas sejam atendidas diante da tutela do poder 

judiciário. 

 

6.2. Jurisprudências 

O pesquisador SANTOS (2017), em sua tese de mestrado, analisa os principais 

precedentes do Supremo Tribunal Federal em questões relativas ao Direito Animal. O 

primeiro precedente analisado foi o Habeas Corpus 50.343, julgado em 1972, no qual chega-

se à conclusão de que “os animais não seriam passíveis de serem pacientes de Habeas Corpus, 

porquanto seriam tão somente objetos de direito”. 

 O segundo caso analisado por SANTOS foi o julgamento do Recurso Extraordinário 

153.531-8/SC, conhecido como o caso da Farra do Boi, em 1997, no qual o entendimento 

majoritário demonstra um avanço inédito na questão. Tomando como parâmetro o fato de os 

animais atingidos pelo evento serem dotados de senciência, o Supremo Tribunal Federal passa 



 

a adotar o entendimento de que “os animais são tutelados pela Constituição Federal e que o 

simples fato de dada prática violenta e cruel contra animais ser consolidada na cultura e no 

tempo não a torna menos inconstitucional.” (SANTOS, 2017, p. 90). Neste caso, o Supremo 

Tribunal Federal julga a questão e é capaz de proteger o interesse do animal não-humano 

através do uso do conceito de senciência. A partir de então, conforme reconhece houve uma 

mudança na posição do Supremo Tribunal Federal quanto a questões que envolvessem 

animais para entretenimento: “Passou-se a prestigiar os animais, com fundamento na 

capacidade de serem submetidos a experiências dolorosas.” (SANTOS, 2017, p. 92) 

 O terceiro caso emblemático a ser enfrentado pela Suprema Corte do país foi o 

julgamento da Ação Direta de Inconstitucionalidade 1.856, do Rio de Janeiro, sob o 

fundamento de que a lei estadual 2.985/98 autorizaria e regularia a prática de Rinhas de Galo 

na região, fomentando a prática de crueldade contra os animais. O relator do processo, 

ministro Celso de Mello, reconheceu a tutela constitucional concedida aos animais pelo art. 

225 de nossa Constituição, ao mesmo tempo em que rejeita a tese de que as Rinhas de Galo 

estariam abarcadas pelo texto constitucional com espeque na proteção às manifestações 

culturais, disposta no art. 215 do referido diploma: “Art. 215. O Estado garantirá a todos o 

pleno exercício dos direitos culturais e acesso às fontes da cultura nacional, e apoiará e 

incentivará a valorização e a difusão das manifestações culturais.” (BRASIL, 1988).  

 Ainda sobre as Rinhas de Galo, a Corte Superior encara mais duas Ações Diretas de 

Inconstitucionalidade: a 2.514-7, de Santa Catarina, cujo objetivo seria o de impugnar a lei 

estadual 11.366/2000, e a 3.776-5, do Rio Grande do Norte, ambas sob praticamente os 

mesmos fundamentos da lei fluminense: 

 

Já na ação de Santa Catarina se impugnou a lei estadual 11.366/2000, cujo conteúdo 

é muito semelhante à lei fluminense. A diferença essencialmente se encontra na 

previsão de que é vedado, na lei fluminense, a permanência de menores de dezesseis 

anos no local das disputas, enquanto que a legislação catarinense estabelecia a 

vedação aos com menos de dezoito anos. 

 (...)  

Por fim, no julgado da ação oriunda do Rio Grande do Norte, se impugnou a lei 

estadual 7.380, de 14 de dezembro de 1998, cujos onze artigos eram uma síntese da 

legislação fluminense e de catarinense. (SANTOS, 2017, p. 94-95). 

 



 

 Já havendo precedente sobre a matéria, ambas as ações procederam em sua finalidade, 

sendo reafirmado o compromisso e o dever do Estado em fazer cessar atividades que 

submetam os animais não-humanos a práticas violentas ou cruéis. 

 É analisado também o caso da Vaquejada, prática de grande importância nos estados 

nordestinos, sobretudo por sua importância econômica para a região: 

 

Esta configuração acaba por introduzir um aspecto econômico outrora inobservado 

no contexto em que os precedentes anteriores estavam inseridos, que possibilitariam 

interferência no julgamento da ação de inconstitucionalidade 4.983. Este aspecto é, 

inclusive, apreciado pelo Ministro Luís Roberto Barroso, que compreende que a 

Vaquejada é um elemento econômico de grande importância nos estados 

nordestinos. (SANTOS, 2017, p. 98). 

 

 Através da Ação Direta de Inconstitucionalidade 4.983 do Ceará, buscou-se a 

declaração de inconstitucionalidade da Lei Estadual 15.299/2013, que regulamenta e permite 

a atividade da Vaquejada no Estado. Por 6 votos a 5, o plenário do Supremo Tribunal Federal 

julgou procedente o pedido, declarando a referida lei como inconstitucional. 

 Em seu voto, o Ministro Relator Marco Aurélio alude ao fato de que a prática da 

vaquejada é inequivocamente nociva aos animais que dela participam, entendendo ser 

intolerável a continuidade dessa conduta, tendo em vista a proteção constitucional conferida 

aos animais e ao meio ambiente: 

 

O argumento em defesa da constitucionalidade da norma, no sentido de a disciplina 

da prática permitir seja realizada sem ameaça à saúde dos animais, não subsiste. 

Tendo em vista a forma como desenvolvida, a intolerável crueldade com os bovinos 

mostra-se inerente à vaquejada. A atividade de perseguir animal que está em 

movimento, em alta velocidade, puxá-lo pelo rabo e derrubá-lo, sem os quais não 

mereceria o rótulo de vaquejada, configura maus-tratos. Inexiste a mínima 

possibilidade de o boi não sofrer violência física e mental quando submetido a esse 

tratamento.  

A par de questões morais relacionadas ao entretenimento às custas do sofrimento 

dos animais, bem mais sérias se comparadas às que envolvem experiências 

científicas e médicas, a crueldade intrínseca à vaquejada não permite a prevalência 

do valor cultural como resultado 

desejado pelo sistema de direitos fundamentais da Carta de 1988. O sentido da 

expressão “crueldade” constante da parte final do inciso VII do § 1º do artigo 225 do 

Diploma Maior alcança, sem sombra de dúvida, a tortura e os maus-tratos 

infringidos aos bovinos durante a prática impugnada, revelando-se intolerável, a 

mais não poder, a conduta humana autorizada pela norma estadual atacada. No 

âmbito de composição dos interesses fundamentais envolvidos neste processo, há de 

sobressair a pretensão de proteção ao meio ambiente. (BRASIL. Supremo Tribunal 

Federal. Ação Direta de Inconstitucionalidade 4.983 – Ceará. Relator: Marco 

Aurélio. 2016. P. 6) 

 

 Como reação a esse posicionamento do Supremo Tribunal Federal, sobretudo pelo fato 

de a Vaquejada ser um evento de grandes proporções financeiras para os Estados nordestinos, 



 

houveram diversas manifestações e pressão de parcela da sociedade em sua defesa. O caso da 

Vaquejada foi marcado por intensa mobilização de seus defensores, ensejando passeatas e 

propostas legislativas a fim de resguardar a prática histórica da atividade (SANTOS, 2017). 

 Os interesses em jogo permitiram que, pouco tempo após a declaração de 

inconstitucionalidade da Lei Estadual 15.299/2013, fosse aprovado e incluído pela Emenda 

Constitucional nº 96, de 2017 o §7º do mesmo artigo 225 utilizado para vedar a prática da 

vaquejada, esvaziando sua proteção em relação aos animais. Assim, a dor e os interesses 

animais passam a ser relativizados quando utilizados em situações de manifestação cultural 

humana: 

§ 7º Para fins do disposto na parte final do inciso VII do § 1º deste artigo, não se 

consideram cruéis as práticas desportivas que utilizem animais, desde que sejam 

manifestações culturais, conforme o § 1º do art. 215 desta Constituição Federal, 

registradas como bem de natureza imaterial integrante do patrimônio cultural 

brasileiro, devendo ser regulamentadas por lei específica que assegure o bem-estar 

dos animais envolvidos.  (BRASIL, 1988) 

 

 Para um abolicionista como Francione, essa reação seria tida como uma consequência 

inevitável de considerarmos os animais como sendo propriedades de alguém. Sua condição de 

propriedade torna negociáveis todos os seus interesses, podendo ser triunfados diante das 

justificativas mais banais.  

Semelhante debate é feito no caso do uso de animais em manifestações religiosas. O 

assunto foi parar no Supremo Tribunal Federal através do Recurso Extraordinário 494.601 do 

Rio Grande do Sul. Em sede do recurso, debate-se sobre o confronto entre dois valores 

protegidos constitucionalmente: a proteção ao meio ambiente e o da liberdade religiosa. 

Através do recurso, analisa-se a constitucionalidade formal e material da Lei Estadual 

12.131/2004, do Rio Grande do Sul, a qual acrescenta ao art. 2º da Lei 11.195/2003 hipótese 

de exclusão dessa vedação imposta inicialmente por esta. Nesse sentido: 

A Lei local nº 11.915, de 21 de maio de 2003, instituiu o Código Estadual de 

Proteção aos Animais, no âmbito do Estado do Rio Grande do Sul, visando a tutela 

da fauna e a promoção da harmonia com o desenvolvimento econômico da região. 

Estabeleceu, no artigo 2º, a vedação parcial de sacrifício de animais, inexistindo 

ressalva quanto a práticas religiosas, 

(...) 

A Lei estadual nº 12.131/2004, ao modificar a de nº 11.915/2003, previu situação de 

exclusão de responsabilidade considerado o abate de animas em cultos religiosos. 

(BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Recurso Extraordinário 494.601 – Rio Grande 

do Sul. Relator: Marco Aurélio. 2019. P. 10 e 11) 

 



 

Como resultado, a liberdade religiosa triunfa sobre o direito constitucional à proteção ao 

meio ambiente, conforme entendimento do voto vencedor do Ministro Edson Facchin: 

 

Ante, de um lado, as incertezas acerca do alcance do sofrimento animal, e, de outro, 

a dimensão plural que se deve reconhecer às manifestações culturais, é evidente que 

a proibição do sacrifício acabaria por negar a própria essência da pluralidade, 

impondo determinada visão de mundo a uma cultura que está a merecer, como já 

dito, especial proteção constitucional. (BRASIL. Supremo Tribunal Federal. 

Recurso Extraordinário 494.601 – Rio Grande do Sul. Relator: Marco Aurélio. 2019. 

P. 28) 

 

 Diante desse entendimento, fixou-se a seguinte tese: “É constitucional a lei de proteção 

animal que, a fim de resguardar a liberdade religiosa, permite o sacrifício ritual de animais em 

cultos de religiões de matriz africana” (BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Recurso 

Extraordinário 494.601 – Rio Grande do Sul. Relator: Marco Aurélio. 2019. P. 2) 

 O ponto principal destes julgados está na verificação de que o Supremo Tribunal 

Federal, em todas as decisões aqui analisadas, alinha-se à corrente benestarista, adotando o 

critério da senciência para reconhecer nos animais tutelados o direito de não serem alvo de 

abusos ou maus-tratos. Assim entende Santos (2017, p. 104): 

Quanto à forma em que se dá a proteção, vislumbra-se que há uma aderência, 

mesmo que de forma não sistemática, ao entendimento teleológico da senciência, 

posto que há referência, nos julgados referente (sic) às Rinhas de Galos e a Farra do 

Boi, que o caso concreto, em especial, vislumbra altos graus de violência e agressão. 

Com efeito, não se pode falar de deontologismo quando se está na presença de 

circunstâncias concretas que desautorizariam a conduta. Não há, portanto, uma 

vedação da Rinha de Galo, Farra do Boi e da Vaquejada pelo simples motivo de, 

conforme entende Francione, que os animais possuiriam uma dignidade abstrata 

decorrente da sua condição de seres sencientes. Há, por seu turno, a relevância das 

circunstâncias concretas e, sobretudo, a relação com a promoção do bem-estar destes 

animais como autorizável das condutas – se estas são compatíveis. 

 

 Bisgould (2009, p. 172) é claro ao entender que as principais legislações atuais 

seguem a abordagem benestarista: 

 

Como vimos, a legislação atual segue uma abordagem benestarista. A legislação vê 

os animais como propriedade, o objeto de uso humano. Além disso, as legislações 

supostamente concebidas para proteger os animais fornecem normas para seu 

tratamento e bem-estar, a fim de protegê-los de dor e sofrimento desnecessários. 

Assim, a lei, através do uso de termos como "desnecessários". proporciona um 

equilíbrio do tipo utilitarista, no qual benefício humano derivado de seu uso é 



 

contrabalançado com o dano ao animal a ser usado. Muitas vezes, como vimos, os 

interesses humanos triunfam.10 

 

É, portanto, reconhecido que o status de coisa ainda vigente dificulta os avanços da 

causa animal e frequentemente torna o combate à crueldade desprovido de efeito. Conforme 

aponta SANTOS (2017, p. 83): “O que a doutrina tem posicionado é a perpetuação da 

crueldade apesar da uma vasta gama de estatutos jurídicos coibindo-a, o que seria resultado do 

status jurídico dos animais no país”. 

Em conformidade com essa corrente, os interesses dos animais não-humanos 

continuam a ser relegados a segundo plano, tão logo se confrontam com os diversos interesses 

humanos. É nesse sentido que se faz necessária a superação do status de coisa atribuído aos 

animais não-humanos. Seria esse o passo primordial para que a sociedade possa avançar e 

refletir os reais interesses animais de viverem uma vida livre de dor e sofrimento, mas, 

principalmente, que seja reconhecido o interesse dos animais não-humanos em preservarem 

sua vida, independentemente de como isso possa vir a afetar os interesses humanos.  

 
10 As we have seen, the current law follows a welfarist approach. The law views animals as property, the object 

of human use. Moreover, the laws allegedly designed to protect animals provide standards for their treatment and 

welfare in order to protect them from unnecessary pain and suffering. Thus, the law, through the use of terms 

such as “unnecessary,” provides for a utilitarian-type balancing where the human benefit derived from such use 

is balanced against the harm to the animal. Often, as we have seen, human interests trump. 



 

7. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Durante o decorrer do trabalho, perpassou-se por diversos posicionamento acerca da 

relação homem e animal. A análise dos principais debates acerca do tema possibilitou 

delimitar os principais argumentos e critérios utilizados em períodos diversos para justificar 

uma maior inclusão ou exclusão do animal não-humano da esfera de consideração moral. 

Estabeleceu-se que até o período renascentista, incluindo boa parte deste, os animais 

não-humanos estiveram quase que completamente exclusos dessa esfera de preocupação 

moral. No período pré-cristão, o que se verificou foi que o Antigo Testamento estabelece as 

bases que impulsionam o homem para o topo da hierarquia da vida. Diante da justificativa 

divina, compreendia-se que todos os animais estariam sujeitos ao poder do homem. Nesse 

período, o único dever que o homem teria em relação a seu domínio seria o dever indireto de 

zelar pelo cuidado e bem-estar daqueles que Deus coloca à sua disposição. O objeto de 

preocupação, portanto, não é o interesse dos animais não-humanos de levar uma vida digna e 

sem dor, mas o reconhecimento dos atributos do Divino das ordens provindas de Deus. 

No pensamento grego, o homem continua ocupando o topo da hierarquia da “grande 

cadeia da vida”, pensada por Aristóteles. Na teoria de Platão e de Aristóteles, o homem seria 

detentor de espírito, elemento racional de natureza divina que constituía a logistikon humana, 

ao passo que os animais seriam destituídos desse elemento. Assim, argumenta-se que o 

homem possa ter domínio das demais formas inferiores de vida. A única barreira para esse 

domínio, conforme defendia Aristóteles, seria o dever indireto de não-violência contra os 

animais não-humanos por respeito ao proprietário humano. Nota-se mais uma vez a recusa de 

reconhecer que estes animais teriam interesses próprios. 

No pensamento cristão também foi destacado a exclusão dos animais da comunidade 

moral, prevalecendo apenas o entendimento de que o homem teria deveres indiretos em 

relação aos animais por respeito a seus donos e por temer que as práticas cruéis influenciem e 

acarretem em maus-tratos de outros seres humanos. Nas ideias de São Tomás de Aquino, 

reafirma-se a exclusão moral dos animais não-humanos sob o fundamento de que estes seriam 

destituídos de racionalidade. 

 No período renascentista, afloram-se as ideias de Descartes. O filósofo defendia que a 

consciência decorreria de um vínculo inseparável da alma imortal do homem, concedida a 

estes especialmente por Deus. Aliado a isso, defendia que os animais não passavam de seres 



 

autômatos, incapazes até mesmo de sentir dor. Por recusar qualquer ideia de consciência na 

vida animal, Descartes defendia o pleno domínio do homem em relação às demais espécies. A 

situação começa a mudar a partir do avanço das ciências biológicas, sobretudo com os 

descobrimentos de Darwin, os quais aproximaram de um modo nunca antes visto o homem de 

sua natureza animal. Passa-se a perceber grande semelhança física entre os animais não-

humanos dos humanos, aumentando o número de defensores que acreditavam na senciência 

animal. Dentre as contribuições do período, nota-se que as teses de Primatt em defesa da 

isonomia moral humana na consideração da dor e do sofrimento de animais humanos e não-

humanos deixaram um grande legado para as gerações futuras. Primatt rebate desde logo 

qualquer argumento que traga a presunção de superioridade humana baseada no refinamento 

intelectual. Assim, estabelece as bases para que autores como Singer possam concluir pela 

aplicação do princípio da igual consideração de interesses a membros de outra espécie. 

 Em seguida, analisou-se o pensamento contemporâneo na figura de três proeminentes 

figuras. Primeiro perpassou-se pela teoria utilitarista de Singer, um dos precursores da 

corrente benestarista. Chegou-se à conclusão de que Singer defende o uso do critério da 

senciência para inclusão dos animais não-humanos à esfera de consideração moral. Ainda, 

como pontuado anteriormente, argumenta pela extensão do princípio da igualdade aos demais 

seres, sobretudo por reconhecer que estes animais teriam interesse em permanecer livre de 

sofrimento. 

 Posteriormente, foi analisado o posicionamento de Regan. Regan defende o uso de 

outro critério para definir os animais não-humanos a serem inclusos na comunidade moral: o 

critério inclusivo denominado de “sujeito-de-uma-vida”. A partir desse, reconhece-se alguns 

direitos e valores inerentes dos animais não-humanos que satisfaçam esse critério, sendo 

dever do ser humano respeitá-los como indivíduos de valor próprio. 

 Adiante, Francione adota novamente o critério da senciência para inclusão dos animais 

não-humanos na esfera moral, mas vai um passo além de Singer, ao defender que um dos 

interesses centrais dos animais não-humanos sencientes seria o interesse à vida. Diante desse 

posicionamento, Francione milita pela abolição total de qualquer tipo de exploração animal, 

ainda que nenhuma dor esteja sendo infligida nestes. Por defender que os animais não-

humanos teriam uma miríade de interesses próprios, Francione também argumenta pelo fim 

de seu status de propriedade, classificação que seria inseparavelmente contra os interesses dos 

animais. 



 

Ainda, foram notados os impactos e as inovações trazidas por algumas das principais 

legislações e jurisprudências em relação à proteção animal no Brasil. A partir dessas análises, 

nota-se a ampliação de normas protetivas do bem-estar animal nas últimas décadas, bem 

como a propositura de novos projetos de lei a fim de reconhecer que os animais não-humanos 

seriam sujeitos de certos direitos. Tanto na legislação quanto na jurisprudência, fica evidente 

o impacto que a evolução do entendimento da senciência animal provocou no Ordenamento 

Jurídico, sendo utilizado como fundamento em grande parte dos julgados analisados, bem 

como nas justificativas legislativas de proteção animal.  

Conclui-se, por fim, que das correntes filosóficas até aqui analisadas, fica evidente a 

superação da ideia de que os animais não-humanos não teriam interesses nem senciência. A 

sociedade caminha para se livrar do especismo, absorvendo principalmente os ideais 

benestaristas para impactar e provocar a criação de diversos estatutos protetivos dos animais. 

Quanto às propostas abolicionistas, ainda não se verificou grande absorção de suas ideias pela 

sociedade brasileira, mas propostas de leis como o Projeto de Lei n.º 6.054/2019 permitem 

concluir que pelo menos a sociedade estaria aberta para debater essas ideias. Apesar disso, na 

presente data de formulação deste trabalho, o Código Civil, em seu art. 82, continua a 

classificar os animais não-humanos como “bens suscetíveis de movimento próprio”. 

  



 

8. REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

BISGOULD, L. Introduction to animals and the law. Toronto: University of Toronto, Faculty 

of Law. 2009. 

 

BODSON, L. Attitudes toward animals in Greco-Roman antiquity. International Journal for 

the Study of Animal Problems, 4(4), 312-320. 1983. 

 

BRASIL. Câmara dos Deputados. Projeto de Lei n.º 145/2021, de 02 de fevereiro de 2021. 

Disciplina a capacidade de ser parte dos animais não-humanos em processos judiciais e inclui 

o inciso XII ao art. 75 da Lei n.º 13.105, de 16 de março de 2015 – Código de Processo Civil, 

para determinar quem poderá representar animais em juízo. Brasília: Câmara dos Deputados, 

2021. Disponível em: 

<https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=1959938>. 

Acesso em 8 de novembro de 2021. 

 

BRASIL. Câmara dos Deputados. Projeto de Lei n.º 6.054/2019, anterior PL 6799/2013 de 20 

de novembro de 2013. Acrescenta parágrafo único ao art. 82 do Código Civil para dispor 

sobre a natureza jurídica dos animais domésticos e silvestres, e dá outras providências. 

Brasília: Câmara dos Deputados, 2013. Disponível em: 

<https://www.camara.leg.br/proposicoesWeb/prop_mostrarintegra?codteor=1198509>. 

Acesso em 8 de novembro de 2021. 

 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil, de 3 de outubro de 1988. 

Disponível em: http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/Constituicao/Constituicao.htm. Acesso 

em: 30 de setembro de 2021. 

 

BRASIL. Lei n. 10.406, de 10 de janeiro de 2002. Institui o Código Civil. Disponível em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2002/l10406.htm. Acesso em: 20 de setembro de 

2021. 



 

BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Ação Direta de Inconstitucionalidade 1.856 – Rio de 

Janeiro. Relator: Ministro Celso de Mello. Pesquisa de Jurisprudência, Acórdãos, 13 de março 

de 1998, f. 280. Disponível em: 

<http://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=AC&docID=628634>. Acesso em 

14 de julho de 2021. 

 

BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Ação Direta de Inconstitucionalidade 2.514-7 – Santa 

Catarina. Relator: Ministro Eros Grau. Pesquisa de Jurisprudência, Acórdãos, 13 de março de 

1998. Disponível em: 

<http://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=AC&docID=266833>. Acesso em 

14 de julho de 2021. 

 

BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Ação Direta de Inconstitucionalidade 3.776-5 – Rio 

Grande do Norte. Relator: Ceza Peluso. Pesquisa de Jurisprudência, Acórdãos, 29 de junho de 

2007. Disponível em: 

<https://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=AC&docID=469712>. Acesso em 

14 de julho de 2021. 

 

BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Ação Direta de Inconstitucionalidade 4.983 – Ceará. 

Relator: Marco Aurélio. Pesquisa de Jurisprudência, Acórdãos, 06 de outubro de 2016. 

Disponível em: 

<https://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=TP&docID=12798874>. Acesso 

em 15 de julho de 2021. 

 

BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Recurso em Habeas Corpus 50.343 – Guanabara. 

Relator: Ministro Fjaci Falcão. Pesquisa de Jurisprudência, Acórdãos, 10 de novembro de 

1972, f. 808. Disponível em: 

<http://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=AC&docID=94027>. Acesso em 

15 de julho de 2021. 



 

BRASIL. Supremo Tribunal Federal. Recurso Extraordinário 494.601 – Rio Grande do Sul. 

Relator: Marco Aurélio. 2019. Disponível em: < 

https://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=TP&docID=751390246>. Acesso 

em 16 de julho de 2021. 

 

CARDOSO, W. M. A fundamentação dos direitos dos animais não-humanos segundo a 

Teoria Reganiana. Dissertação de Mestrado. Programa de Pós-Graduação em Filosofia. 

Universidade Federal de Santa Maria. Santa Maria, 2013. 

 

CARSON, H. L. The Trial of Animals and Insects. A Little Known Chapter of Mediæval 

Jurisprudence. Proceedings of the American Philosophical Society, 56(5), 410–415. 1917. 

Disponível em <http://www.jstor.org/stable/984029>. Acesso em 20 de outubro de 2021. 

 

FELIPE, S. T. Agência e paciência moral: razão e vulnerabilidade na constituição da 

comunidade moral. ethic@-An international Journal for Moral Philosophy, 6(3), 69-82. 2007. 

Disponível em <https://periodicos.ufsc.br/index.php/ethic/article/view/24542/21801>. Acesso 

em 5 de outubro de 2021. 

 

FELIPE, S. T. Fundamentação ética dos direitos animais. O legado de Humphry 

Primatt. Revista brasileira de direito animal 1.1. 2006. Disponível em 

<https://periodicos.ufba.br/index.php/RBDA/article/view/10249/7306>. Acesso em 10 de 

outubro de 2021. 

 

FERREIRA, F. G. Direitos dos animais não humanos à vida: onde está a ilusão? Tese 

(Mestrado em Ciências Ambientais) - Universidade do Extremo Sul Catarinense – UNESC.  

Criciúma, p. 357. 2017. Disponível em: <http://repositorio.unesc.net/handle/1/5218>. Acesso 

em 15 de junho de 2021. 

 

FRANCIONE, G. L. Animals as persons: Essays on the abolition of animal exploitation. New 

York: Columbia University Press, 2008. 

 

http://www.jstor.org/stable/984029
https://periodicos.ufsc.br/index.php/ethic/article/view/24542/21801
https://periodicos.ufba.br/index.php/RBDA/article/view/10249/7306
http://repositorio.unesc.net/handle/1/5218


 

FRANCIONE, G. L. e CHARLTON, A. Animal rights: The abolitionist approach. Exempla 

Press, 2015. 

 

GORDILHO, H. S. Espírito animal e o fundamento moral do especismo. Revista Brasileira 

De Direito Animal, 1(1). 2014. Disponível em <https://doi.org/10.9771/rbda.v1i1.10240>. 

Acesso em 10 de julho de 2021.  

 

JUNIOR, V. P. A. e MENDES, T. B. P.. "Decreto 24.645/1934: breve história da “lei áurea” 

dos animais." Revista Brasileira de Direito Animal 15.2. 2020. Disponível em 

<https://wp.ufpel.edu.br/direitosdosanimais/files/2020/09/DECRETO-24.645-1934-BREVE-

HISTORIA-DA-LEI.pdf>. Acesso em 28 de agosto de 2021. 

 

KRAEMER, C., SANTOS, D. História e filosofia da educação na Idade Média: uma reflexão 

sobre o conceito de prudência na Suma Teológica; de Tomás de Aquino. Acta Scientiarum. 

Education, 41(1), e47777. 2019. Disponível em 

<https://doi.org/10.4025/actascieduc.v41i1.47777>. Acesso em 2 de outubro de 2021. 

 

LEVAI, L. F. Crueldade consentida – Crítica à razão antropocêntrica. Revista Brasileira De 

Direito Animal, 1(1). 2014. Disponível em <https://doi.org/10.9771/rbda.v1i1.10246>. 

Acesso em 5 de julho de 2021. 

 

PEREIRA, A. B. S. A teoria da metempsicose pitagórica. 2010. 120 f. Dissertação (Mestrado 

em Filosofia)-Universidade de Brasília, Brasília, 2010. 

 

REGAN, T. The Case For Animal Rights. Berkeley: UCLA Press, 2004. 

 

SANTOS, S. P. Os limites do Direito Animal na jurisprudência do Supremo Tribunal Federal. 

121 f. 2017 (Doctoral dissertation, Dissertação (Mestrado)– Faculdade de Direito, 

Universidade Federal da Bahia, Salvador). 2017. Disponível em 

https://wp.ufpel.edu.br/direitosdosanimais/files/2020/09/DECRETO-24.645-1934-BREVE-HISTORIA-DA-LEI.pdf
https://wp.ufpel.edu.br/direitosdosanimais/files/2020/09/DECRETO-24.645-1934-BREVE-HISTORIA-DA-LEI.pdf
https://doi.org/10.4025/actascieduc.v41i1.47777
https://doi.org/10.9771/rbda.v1i1.10246


 

<https://repositorio.ufba.br/ri/bitstream/ri/22042/1/Samory%20Pereira%20Santos.pdf>. 

Acesso em 13 de agosto de 2021. 

 

SINGER, P. Libertação Animal: O clássico definitivo sobre o movimento pelos direitos dos 

animais. WMF Martins Fontes, 1ª ed., 2010. 

 

SINGER, P. Practical ethics. New York: Cambridge university press. 2011. 

 

SINGER, P. The Fable of the Fox and the Unliberated Animals. Ethics, 88(2), 119–125. 1978. 

Disponível em <http://www.jstor.org/stable/2379980>. Acesso em 15 de julho de 2021. 

 

STEFAN, A. Em defesa dos animais não-humanos: uma análise crítica da teoria utilitarista de 

Peter Singer. 2018 (Doctoral dissertation, Dissertação (Mestrado em Ciências Humanas e 

Sociais Aplicadas)-Faculdade de Ciências Aplicadas, Universidade Estadual de Campinas, 

Campinas). 2018. 

 

SUNSTEIM, C., NUSSBAUM, C., eds. Animal rights: Current debates and new directions. 

Oxford University Press, 2004. 

 

SZŰCS, E., GEERS, R., JEZIERSKI T., SOSSIDOU E., BROOM D. Animal welfare in 

different human cultures, traditions and religious faiths. Asian-Australas J Anim Sci;25(11): 

1499-1506. doi:10.5713/ajas.2012.r.02. 2012. 

 

TRINDADE, G. G. ANIMALS AS PERSONS: GARY L. FRANCIONE S ABOLITIONIST 

APPROACH. 2013. 221 f. Dissertação (Mestrado em Filosofia) - Universidade Federal de 

Santa Maria, Santa Maria, 2013. Disponível em <http://w3.ufsm.br/ppgf/wp-

content/uploads/2011/10/Disserta%C3%A7%C3%A3o-Mestrado-Gabriel-Garmendia-da-

Trindade.pdf>. Acesso em 24 de outubro de 2021. 

 

https://repositorio.ufba.br/ri/bitstream/ri/22042/1/Samory%20Pereira%20Santos.pdf
http://www.jstor.org/stable/2379980
http://w3.ufsm.br/ppgf/wp-content/uploads/2011/10/Disserta%C3%A7%C3%A3o-Mestrado-Gabriel-Garmendia-da-Trindade.pdf
http://w3.ufsm.br/ppgf/wp-content/uploads/2011/10/Disserta%C3%A7%C3%A3o-Mestrado-Gabriel-Garmendia-da-Trindade.pdf
http://w3.ufsm.br/ppgf/wp-content/uploads/2011/10/Disserta%C3%A7%C3%A3o-Mestrado-Gabriel-Garmendia-da-Trindade.pdf


 

WATSON, R.N. Protestant Animals: Puritan Sects and English Animal-Protection Sentiment, 

1550–1650. ELH 81(4), 1111-1148. doi:10.1353/elh.2014.0042. 2014. 

 


